


R e f l e x i o n e s

AMBIENTALES



DIRECTOR COORDINADOR GENERAL
Alejandro Lorenzo César Santa

DIRECCIÓN DE ARTE Y DISEÑO EDITORIAL
Natalia Martínez y Florencia Palacios Murphy

MAQUETACIÓN, CORRECCIÓN Y PREPRENSA
Subdirección Editorial

COMPILADORES
Ana Laura Rivara, Pablo García, Marta Palchevich 
y Luis Martínez

Las opiniones, ideas, doctrinas, conceptos y hechos aquí 
expuestos, son de exclusiva responsabilidad de los autores.

©  Biblioteca del Congreso de la Nación, 2025 
Av. Rivadavia 1850, 3.er piso. CABA

Registro DNDA N.o 5342086

Diciembre 2025

ISSN 0004-1009

Boletín de la Biblioteca del Congreso de la Nación. -- Año 1, n.o 1 (1918)-

	 Año 11 (1929) ; 2.a época, Año 1, n.o 1 (mayo 1932)-Año 2, n.o 6 (oct.1934) ;

	 [3.a época], n.o 1 (sept./oct. 1934)-     . -- Buenos Aires : Biblioteca del 

	 Congreso de la Nación, 1918-      .

	 v. ; 25 cm.

	 ISSN 0004-1009.

	 1. Biblioteca del Congreso - Argentina - Publicaciones Periódicas. I. Biblioteca 

del Congreso.





Índice

Editorial

Racionalidad 
y Justicia 

Ambiental
ENRIQUE LEFF

El ambientalismo 
del general Perón

CLAUDIO VIZIA

Vivir en Iberá: 
bonanzas, virtudes

y conflictos
ANALÍA PIRONDO

08 09

11 28

29 51

53 63

65 78

Atahualpa 
Yupanqui

Juan
Domingo

Perón

José
Martí

Leonardo
Boff

Papa
Francisco

Módulo:
Desarrollo
Sostenible

SILVINA CORBETTA



79 105

107 126

127 145

147 165

167

Juan L. 
Ortiz

Marcel 
Schwob

Gran Jefe
Seattle

Residente

Regla de las 3R. 
Una crítica

ético-política desde 
la filosofía

DANIEL GUTIÉRREZ 

Agrocombustibles 
en Argentina en 

tiempos de transición
VIRGINIA TOLEDO LÓPEZ

Somos lo que 
comemos

WALTER PENGUE

Crisis socioecológica: 
economía y derechos 

humanos
VERÓNICA CÁCERES

La vida como principio 
ético-político y los 

derechos ecoculturales 
como derechos de las 
comunidades de vida

ALCIRA B. BONILLA





Editorial

El Boletín de la BCN es una publicación periódica centenaria que, desde 1996, 
sostiene una línea editorial que en cada número aborda un tema distinto, relevan-
te para su contexto. A partir de este número, acordamos renovar su diseño con un 
lenguaje visual que incorpora intervenciones culturales de distintos orígenes y 
las intercala entre los artículos, generando una lectura más atractiva y dinámica.

Esta nueva edición, orientada al amplio arco temático del pensamiento ambien-
talista, se desarrolló durante un año signado por la muerte del papa Francisco. Su 
partida se hizo sentir en todas las latitudes: distintas naciones, credos y culturas 
se vieron interpeladas por su “preocupación por la naturaleza, la justicia con los 
pobres, el compromiso con la sociedad y la paz interior” (Carta encíclica Laudato 
si’ del papa Francisco sobre el cuidado de la casa común, 2015). Desde la Biblio-
teca del Congreso recordamos con gratitud el compromiso asumido por el sumo 
pontífice argentino, quien a través de su rol de líder global puso en el centro de 
la discusión el respeto a las comunidades que habitan nuestra “casa común” y la 
necesidad de un “desarrollo humano sostenible e integral”. 

En esta oportunidad, las ideas ambientalistas y ecológicas se complementan y dia-
logan entre sí desde distintas perspectivas y marcos teóricos, habilitando un punto 
de partida para el pensamiento y la acción. A lo largo de los artículos, la reflexión 
sobre “la casa común” se construye siempre en el espacio entre lo general y lo par-
ticular, entre las prácticas y la teoría, desdibujando a veces los límites entre esas ca-
tegorías. Tal como nos enseñó Francisco, el pensamiento se presenta como una pri-
mera acción imprescindible y concreta. Aquí homenajeamos su memoria y legado.



Atahualpa 
Yupanqui
Para el que mira sin ver



Para el que mira sin ver,
la tierra es tierra nomás.
Nada le dice la pampa
ni el arroyo ni el sauzal.

Pero la pampa es guitarra
que tiene un hondo cantar,
hay que escucharlo de adentro
donde nace el manantial.

En el silbo de los montes
lecciones toma el zorzal,
el cardo es como un pañuelo
dice adiós y no se va.

Campo adentro y cielo limpio
cha’ que es lindo galopear
y sentir que adentro de uno,
se agranda la inmensidad.

Un mundo en cada gramilla,
adioses en el cardal,
y pensar que para muchos
la tierra… es tierra nomás.



Sociólogo y filósofo. Científico social y humanista. Uno de los principales autores 
de la teoría y la praxis del ambientalismo crítico en América Latina. Doctorado 
en Economía del Desarrollo en la Universidad Paris I-Sorbonne, Francia (1975) 
y en Filosofía de la Ciencia en la Universidad Nacional Autónoma de México 
(UNAM), México (2017). Investigador emérito del Instituto de Investigaciones 
Sociales y del Sistema Nacional de Investigadores de México, y profesor de la Di-
visión de Postgrado de la Facultad de Ciencias Políticas y Sociales de la UNAM. 
Fue coordinador de la Red de Formación Ambiental para América Latina y el 
Caribe del Programa de las Naciones Unidas para el Medio Ambiente (PNUMA) 
(1986-2008), así como también, coordinador de la oficina del PNUMA en México 
(2007-2008). Entre las distinciones recibidas se encuentran el Premio Nacional 
a la Investigación Socio-Humanística, Universidad Autónoma de San Luis Potosí, 
México (2015); el doctorado honoris causa, Universidad Autónoma del Estado 
de México, México (2016); y el Premio Universidad Nacional en Investigación en 
Ciencias Sociales, UNAM, México (2016).
https://orcid.org/0000-0002-9910-5608

ENRIQUE LEFF

SOBRE EL AUTOR  



Racionalidad y Justicia 
Ambiental: La Elusiva 
Injusticia de la Vida1

“El derecho no es la justicia”
Manifiesto por la Vida

John Rawls inicia su Teoría de la justicia declarando que “la justicia es la primera 
virtud de las instituciones sociales, como la verdad lo es de los sistemas de pensa-
miento”2. Mientras que la verdad objetiva —el objetivo pretendidamente virtuoso 
de la ciencia— se convirtió en el principio de la lógica del descubrimiento cien-
tífico,3 el derecho positivo en el que se han fundado los sistemas jurídicos de la 
modernidad ha derivado en los instrumentos, procedimientos y dispositivos para 
la administración de la justicia, moldeados por un criterio utilitarista de lo justo. Es 
frente al dominio de los principios de la racionalidad objetivadora de la moderni-
dad sobre el criterio de lo justo, que Rawls postula otro sistema de “imparcialidad” 
de la justicia, entendido como una virtud y derecho inalienable de la dignidad hu-
mana. En la tensión de los conflictos y las controversias que emergen de la falta de 
imparcialidad de la racionalidad jurídica establecida sobre la base de los derechos 
individuales y privados, de los derechos de propiedad territorial e intelectual del 
capital, y frente a los derechos colectivos de los pueblos y comunidades que viven 
dentro de otros modos de comprensión del mundo —en la inmanencia y la dignidad 

1. Este artículo fue publicado anteriormente en la revista Historia Ambiental Latinoamericana y Caribeña 
(HALAC), 11(3), pp. 19–38. https://doi.org/10.32991/2237-2717.2021v11i3.p19-38.

2. Rawls, John (1971), Teoría de la justicia, México, Fondo de Cultura Económica, p. 17.

3. Popper, Karl (1973), La Logique de la découverte scientifique, París, Payot.



de la vida—, se abre camino otra idea de lo justo, en la que se inscriben los princi-
pios de la justicia ambiental.

Los sistemas de justicia que se dieron en las primeras sociedades fueron es-
tablecidos como normas de convivencia a través de las religiones que instituyeron 
mandatos y prohibiciones que procuraban la armonía de la convivencia humana. La 
Ley de Prohibición del Incesto se incorporó en el alma humana y los Diez Manda-
mientos se inscribieron en las tablas de Moisés, antes de que el Derecho Romano 
constituyera el sistema de justicia en una sociedad regida por la ratio, por el prin-
cipio de equidad como medida de todas las cosas, aplicado a los valores éticos de la 
convivencia: de valores que en esencia son ajenos a toda medida, más aún cuando 
se refieren a la inconmensurabilidad de los valores culturales de la existencia hu-
mana y a la diversidad de los procesos ambientales que constituyen la compleja 
trama de la vida en la biosfera.

La justicia social y la democracia son condiciones fundamentales para la 
construcción de sociedades sustentables en los Estados modernos. Empero, mu-
chas veces se ha afirmado que a la democracia le faltan adjetivos y la justicia ca-
rece de valores, principios, instrumentos y procedimientos conducentes a “dar a 
cada quien lo propiamente suyo”. La racionalidad jurídica de la modernidad está 
siendo juzgada ante el tribunal de los derechos humanos por las reivindicaciones 
de los grupos indígenas, en sus luchas por la dignidad y la autonomía de sus iden-
tidades y por la autogestión de su patrimonio biocultural de recursos; por la par-
ticipación de la ciudadanía en las decisiones a nivel nacional e internacional que 
afectan sus condiciones de vida; y por una justicia social que reconozca y respete 
el derecho existencial de los diferentes modos de ser-en-el-mundo. La justicia y 
la democracia ambiental no se reducen a una mejor distribución de los benefi-
cios derivados del modo de producción, del estilo de vida y del sistema jurídico 
dominante. La democracia ambiental se demarca así de toda “política de equidad 
y equivalencia” donde surge una desigualdad entre iguales en una sociedad que 
trata a todos como jurídicamente iguales.

La palabra dike (δικη) en la sentencia de Anaximandro designa la justicia en 
el vocabulario de la filosofía de la antigua Grecia.4 Tal justicia no refiere a una jus-
ticia atribuible a la physis misma, a la evolución de la vida que “decide” sobre las 
formas de la vida que emergen en la inmanencia propia de la vida, y a una selección 
y extinción de organismos y especies atribuible a causas naturales. Desde ese mo-
mento y hasta la institución de la racionalidad jurídica y el sistema de justicia del 
Estado moderno, fundado en los principios de derecho positivo de las garantías 
individuales, la idea de la justicia deriva de un régimen ontológico que establece 
el marco de comprensión de lo justo. La noción de la dike como justicia cósmica, es 

4. Heidegger, Martin (2003), “La sentencia de Anaximandro”, Holzwege (2.a ed.), F. W. von Herrmann 
(ed.), Frankfurt, V. Klostermann.

EN
R

IQ
U

E 
LE

FF



signo del conflicto que nace con la emergencia del orden simbólico que emerge del 
caos del cosmos como adikia en el acontecimiento de la différance5. Con el logos que 
interviene el devenir de la physis se instaura el conflicto de la vida y se siembra el 
germen del malestar en la cultura, donde la humanidad no ha alcanzado a instaurar 
la “medida de lo justo” en el orden de la diversidad de la vida (Leff, 2020)6.

El sentido de lo justo en la diversidad de la vida fue capturado por la idea 
del Ser que fue articulando y estructurando los principios y procedimientos de la 
justicia. El Dasein, el ideal del ser humano como un ser-ahí, capaz de pensar su con-
dición existencial desde la facticidad de la vida, se fue inclinando desde su sentido 
como un “ser-hacia-la-muerte”7. Esa condición existencial que determinaría la tem-
poreidad de la vida humana desde la conciencia de su mortalidad, marcando de esa 
manera los impulsos y directrices del comportamiento, indicaría una intenciona-
lidad de la acción antropogénica y marcaría el sentido trágico de la vida humana. 
La institución del mundo guiado por el pensamiento en busca de la verdad del Ser 
fue instaurando e instituyendo una lógica que gobierna al mundo bajo principios 
ajenos a las condiciones de la vida. El logos humano se fue convirtiendo en la agen-
cia antropogénica que fue interviniendo el metabolismo de la biosfera a través de 
la ratio y de una racionalidad tecnoeconómica que ha derivado en la degradación 
ambiental del planeta. El Dasein se convirtió, literalmente, en un ser para la muerte 
al destinar la vida hacia la muerte entrópica del planeta.

La justicia ambiental cuestiona el concepto tradicional de justicia donde “la 
justicia es la demanda de equidad por un ‘juego justo’ y una repartición de los be-
neficios de la vida que sean conmensurables con la contribución de cada quien. En 
palabras de Thomas Jefferson, (la justicia) es ‘igual y exacta’ basada en el respeto al 
principio de equivalencia”8. La justicia en términos de igualdad se inscribió en el ré-
gimen ontológico de la ratio, de una medida de equivalencia de las cosas del mundo, 
como norma soberana de lo justo. La soberanía de lo Uno manifiesta en la unidad de 
medida se ha acuñado en el valor monetario de todas las cosas. El orden ontológico 
del Ser derivó en el régimen ontológico del Capital, dentro del cual se inscribe el sis-

5. Derrida, Jacques (1989), Márgenes de la filosofía, Madrid, Cátedra.

6. En su hermenéutica del decir primigenio de Anaximandro, Heidegger destaca que “Anaximandro 
nombra el rasgo principal del presente: ή αδικια, que se traduce literalmente por ‘injusticia’”. Heidegger 
advierte que “la palabra αδικια nos dice en primer lugar que falta la δικη. Se acostumbra traducir δικη 
por ‘derecho’”, y pregunta: “¿Cómo el presente puede ser sin juntura, αδικον, es decir, disyunto?”. En-
cuentra que “la palabra habla a partir de una prueba esencial según la cual la αδικια es el rasgo funda-
mental de los εοντα (los entes) [...] A la presencia del presente, al εόν de los εοντα pertenece la αδικια. 
La disyunción sería la esencia de todo lo que es presente. Así, en esta palabra del pensamiento matinal 
habría aparecido el elemento pesimista, para no decir nihilista, de la prueba griega del ser” (Heidegger, 
2003, pp. 354-355).

7. Heidegger, Martin (2003), “La sentencia de Anaximandro”, Holzwege (2.a ed.), F. W. von Herrmann 
(ed.), Frankfurt, V. Klostermann.

8. Bookchin, Murray (1990), Remaking society: pathways to a green future, Boston, South End Press, p. 96.



tema de justicia de la modernidad. De esta manera, el sistema de justicia imperante 
pretende dirimir los daños ocasionados al patrimonio biocultural de los pueblos 
por medio de una compensación monetaria y a través de los procedimientos judi-
ciales del orden jurídico dominante.

Empero, como se afirma en el Manifiesto por la Vida9, “el derecho no es la jus-
ticia”. La justicia ambiental rompe el esquema de la racionalidad jurídica fundada 
en la equivalencia de los derechos individuales y privados, desconociendo los prin-
cipios de diversidad, diferencia y otredad que legitiman a los derechos comunes de 
los pueblos y comunidades a su patrimonio biocultural y a los bienes comunes de la 
humanidad.10 Los principios que sostienen a la categoría de racionalidad ambien-
tal —una ontología de la diversidad, una política de la diferencia y una ética de la 
otredad— cuestionan la posibilidad de procurar una justicia ambiental en térmi-
nos de una igualdad entre valores culturales y de la equivalencia de los derechos 
existenciales inconmensurables, así como sobre las condiciones y sentidos de la 
sustentabilidad ecológica, que constituyen el campo de disputa en el que se definen 
diferentes ideas de lo justo a través de intereses contrapuestos de diversos grupos 
sociales en torno al sentido y los valores culturales de la naturaleza.

Ciertamente, la justicia ambiental enfrenta la distribución inequitativa de los 
bienes y servicios de la naturaleza en un mundo globalizado en el que las diferen-
tes naciones, pueblos y comunidades habitan el planeta en condiciones ecológicas, 
económicas y políticas desiguales, y entre sociedades con valores y sentidos de vida 
diferenciados. Más en ese escenario de confrontaciones y conflictos socioambienta-
les resulta controvertible la posibilidad de dirimir dichos conflictos bajo un principio 
de justicia ambiental cuando lo que está en disputa es el sentido mismo de lo jus-
to. El principio de una racionalidad comunicativa se desmorona ante el conflicto de 
pretensiones de validez de valores que no son validables a través de capacidades de 
argumentación racional subsumibles en un “saber de fondo”, como pretende Jürgen 
Habermas.11 Menos verdadero o justo será pretender subsumir los diferentes valo-
res de lo justo a un marco legal, en el que ya se inscriben estrategias de poder y se 
constituye un régimen hegemónico de justicia en el que resulta idealizada e imprac-
ticable la imparcialidad de la justicia postulada por John Rawls.

La justicia ambiental se inscribe en el campo de la ecología política como el 
espacio de controversias del sentido de lo justo; como el espacio de manifestación 
de los conflictos socioambientales derivados de la injusticia de la soberanía del ré-
gimen ontológico en el que se inscribe la racionalidad jurídica de la modernidad; 

9. Leff, Enrique, et al. (2002), “Manifiesto por la Vida: por una ética para la sustentabilidad”, Leff, E. 
(comp.), Vida, ética, sustentabilidad, México, PNUMA.

10. Leff, Enrique (2002) “Los derechos ambientales del ser colectivo”, Saber ambiental: sustentabilidad, 
racionalidad, complejidad, poder, México, Siglo XXI Editores.

11. Habermas, Jürgen (1989-1990), Teoría de la acción comunicativa, I y II, Madrid, Taurus.

EN
R

IQ
U

E 
LE

FF



y como el desafío de constituir un régimen jurídico no hegemónico que permita 
dirimir pacíficamente dichos conflictos; que establezca las reglas de convivencia de 
diferentes modos de comprensión de la vida y de los diversos modos de habitar el 
planeta, en las condiciones de la vida. Contra toda hegemonía capaz de regir a un 
mundo en el que conviven diferentes modos de vida, la justicia ambiental reclama 
“el derecho a tener derechos”, a la legitimidad de los diversos códigos de justicia 
instituidos a través de los imaginarios sociales de las diferentes culturas. En este 
sentido, el Manifiesto por la Vida afirma:

Si la dominación es una de las formas esenciales del mal, abolirla es el bien supremo. 
Ello significa desatar los nudos del pensamiento y las estrategias de poder en el sa-
ber que nos someten a los distintos dispositivos de sojuzgamiento activados en ideo-
logías e instituciones sociales. La lucha contra la dominación es un proyecto moral 
cuyo núcleo consiste en cultivar una ética de las virtudes que nos permita renunciar 
a los valores morales, los sistemas de organización política y los artefactos tecnoló-
gicos que han servido como medios de dominación. Es al mismo tiempo un proyecto 
cultural para avanzar hacia la reinvención ética y estética de la mente, los modelos 
económico-sociales y las relaciones naturaleza-cultura que configuran el estilo de 
vida dominante en esta civilización. Se trata de una ética de las virtudes personales y 
cívicas que garantice el respeto de una base mínima de deberes positivos y negativos, 
que asegure las normas básicas de convivencia para la sustentabilidad (art. 35).

En cuanto a la ética de la vida que subyace a los principios y procedimientos de la 
justicia ambiental, el Manifiesto por la Vida señala:

La ética para la sustentabilidad es una ética de los derechos fundamentales predi-
cables que promueve la dignidad humana como el valor más alto y condición funda-
mental para reconstruir las relaciones del ser humano con la naturaleza. Es una ética 
de la solidaridad que rebasa el individualismo para fundarse en el reconocimiento 
de la otredad y de la diferencia; una ética democrática participativa que promueve 
el pluralismo, que reconoce los derechos de las minorías y las protege de los abusos 
que les pueden causar los diferentes grupos de poder. El bien común es asegurar la 
producción y procuración de justicia para todos, respetando lo propio de cada quién 
y dando a cada cual lo suyo (art. 36).

La cuestión ambiental representa un giro ontológico de la historia, en el que la justi-
cia ambiental está más allá del campo de la distribución ecológica, más allá de la crí-
tica del sistema-mundo capitalista por el movimiento global de justicia ambiental, 
cuando este restringe su propósito y alcance a dirimir las disputas y los conflictos 
socioambientales dentro del régimen tecnoeconómico que rige al orden mundial 
hegemónico. La categoría de racionalidad ambiental emerge en el contexto de la 
crisis ambiental como síntoma de la condición límite de la vida en el planeta, como 



una categoría prospectiva que apunta hacia una transición histórica que va más allá 
del idealismo trascendental y de la dialéctica de la historia.

Este es el significado profundo y el propósito estratégico de la racionalidad am-
biental.12 El giro de la “cuestión laboral” y de la “cuestión social” hacia la “cuestión 
ambiental”, no es tan solo un desplazamiento de los movimientos sociales contra 
“el sistema-mundo del capitalismo histórico”, incluyendo la emergencia de nuevos 
actores sociales; implica la deconstrucción (tanto en la teoría como en la práctica) 
del régimen ontológico de la racionalidad tecnoeconómico-jurídica de la moderni-
dad que rige al orden mundial y la transición hacia otro orden mundial, y hacia otros 
mundos de vida posibles, arraigados en una “ontología de la vida”. El movimiento 
de justicia ambiental es “instrumental” para impulsar este giro histórico como un 
movimiento de resistencia. Empero, los movimientos centrados en los “derechos 
de existencia” de los pueblos de la Tierra, ponen el acento en la reinvención de sus 
identidades y en la reconstrucción de sus prácticas productivas y sociales a través 
la actualización y la incorporación de las condiciones de la vida en sus imaginarios 
y en sus prácticas de vida; en el arraigo y territorialización de los principios que 
constituyen la categoría de racionalidad ambiental: una ontología de la diversidad, 
una política de la diferencia y una ética de la otredad.

El concepto de “justicia ambiental global” establece un punto de observación 
y abre un espacio para analizar críticamente las diversas formas de injusticia so-
cioecológica que ocurren como un proceso global de dominio, desplazamiento y 
sojuzgamiento de diversos territorios de vida a lo largo y ancho del orbe, permitien-
do actuar críticamente dentro de las luchas socioambientales locales de resistencia 
que emergen ante diversas problemáticas ecológicas y en diferentes contextos po-
líticos. La justicia ambiental es un concepto clave para enfocar una mirada crítica 
sobre estos movimientos emergentes de resistencia en el reclamo de los derechos 
existenciales de la ciudadanía, los pueblos y, en general, de todas las comunidades 
humanas. Los discursos de resistencia y de rexistencia emergen de campañas y mo-
vimientos de base como los del racismo ambiental, la biopiratería, la deuda ecológi-
ca, la justicia climática, la soberanía alimentaria, los desplazamientos territoriales y 
el derecho universal al agua.

Empero, las luchas ganadas en aras de los principios que expresan y movilizan 
estos mots d’ordre en favor de los derechos colectivos a la autonomía de sus terri-
torios y a la garantía de la justa distribución de los bienes y servicios ambientales 
para la humanidad, demandan una reconstrucción de todo el edificio jurídico para 
garantizar su efectividad. Pues una cosa es declarar el derecho universal al agua; 
muy otra es instrumentar los sistemas de gestión que aseguren que el preciado 
líquido llegue a todas las personas, a todas las comunidades, rurales y urbanas, in-

12. Leff, Enrique (2004), Racionalidad ambiental: La reapropiación social de la naturaleza, México, Siglo 
XXI Editores.

EN
R

IQ
U

E 
LE

FF



dependientemente de su localización espacial, de las condiciones geofísicas de la 
distribución de las lluvias en las distintas latitudes del planeta, de las redes de dis-
tribución y los sistemas tarifarios que ajusten la equidad distributiva en sociedades 
de diferentes condiciones de acceso, niveles de consumo y capacidad de gasto.

La cuestión es saber si las palabras, sintagmas y conceptos que designan re-
clamos y derechos a la salud, a la vida, al territorio, a los recursos, más allá de 
significar y movilizar resistencias bajo el signo de la justicia ambiental, ofrecen 
categorías, principios y procedimientos para la construcción de estrategias que 
permitan legitimar otras formas de ser, para afianzar los derechos existenciales de 
diversos modos de ser-en-el-mundo, y para arraigarlos como territorios de vida 
inalienables bajo principios practicables de una convivencia en la diversidad y una 
política de la diferencia. Ciertamente es necesario construir un marco epistemoló-
gico capaz de dar cuenta teóricamente de la insustentabilidad intrínseca del capi-
talismo y de fundar nuevos mundos sustentables de vida en una “ontología de la 
vida”. Es allí donde la categoría de racionalidad ambiental arraiga sus principios de 
diversidad, diferencia y otredad.

Si la mera noción de justicia expone al debate diferentes ideas de lo justo en 
el acceso y distribución de los bienes y servicios ambientales del planeta en dife-
rentes sociedades humanas, se abre la pregunta sobre lo que agrega el calificativo 
“ambiental”. La justicia ambiental refiere y difiere a diferentes conjuntos de bie-
nes —sobre todo de “males”: costos y daños, asimetrías y resistencias, pérdidas 
y cargas— cuando remite al concepto de distribución ecológica en el campo de la 
ecología política, tal como lo ha definido Joan Martínez Alier:

La distribución desigual de los costos ecológicos y sus efectos en una variedad de 
los movimientos ecológicos, incluidos los movimientos de resistencia a las polí-
ticas neoliberales, la compensación por el daño ecológico y la justicia ambiental 
[... designa] las asimetrías o desigualdades sociales, espaciales y temporales en el 
uso humano de los recursos y servicios ambientales, comerciales o no, y en la dis-
minución de los recursos naturales (incluyendo la pérdida de biodiversidad) y las 
cargascontaminantes.13

Esta definición resulta en una conjunción de “asuntos”, situaciones y reclamos de 
diversa índole, que refieren a diferentes expresiones de la injusticia ambiental, 
antes que a criterios para su justa distribución, o mejor, a su resolución median-
te la construcción de principios, instancias y procedimientos para la procuración 
de la justicia ambiental. La economía, encargada de la producción y distribución 
de bienes y servicios, no imparte justicia ambiental. Conviene, pues, desglosar los 
conflictos socioambientales para abrir la pregunta sobre la manera de cómo allí en-

13. Martínez Alier, Joan (1995), “Political ecology, distributional conflicts, and economic incommensu-
rability”, New Left Review, I/211.



cuentra su lugar y su sentido la justicia ambiental como un concepto que, más allá 
de legitimar los movimientos sociales de resistencia a todas las manifestaciones de 
degradación de la vida, pudiera constituirse en punta de lanza para la construcción 
de un mundo sustentable.

Al referirse la distribución ecológica a las asimetrías de los daños y los costos 
ecológicos causados por los procesos de intervención del régimen tecnoeconómico 
en la dinámica de la biosfera —de sus efectos en la degradación de la vida en el pla-
neta y a la afectación a la salud y a las condiciones de existencia de las poblaciones 
humanas— se está apelando a los derechos de existencia de la vida. La desigualdad 
distributiva de los “bienes ecológicos” refiere al derecho de acceso de diferentes 
poblaciones e individuos a un bien que es común a toda la humanidad: la vida. Pero 
al mismo tiempo refiere a los derechos existenciales de diferentes modos cultu-
rales de significación y de prácticas de acceso y apropiación de la naturaleza. Los 
efectos de estos costos ecológicos —en desplazamientos territoriales por procesos 
de acumulación por desposesión y despojo, en la pérdida de fertilidad de suelos y 
la degradación ecológica de sus territorios, o las afectaciones por el calentamien-
to global del planeta, etc.— acentuados por el capitalismo extractivista, generan 
conflictos socioambientales que provocan la respuesta de diferentes movimientos 
sociales de resistencia a las políticas neoliberales o progresistas, por la compensa-
ción por el daño ecológico o por demandas de justicia ambiental.14 Así queda desig-
nado y consignado un amplio espectro de asimetrías, desigualdades e inequidades 
distributivas de potenciales y costos ecológicos imposibles de reducir a un patrón 
conmensurable de medida, donde se esfuma toda medida de la justicia distributiva 
de bienes ambientales complejos y diversos.

Las resonancias mundiales en torno a la “justicia ambiental” y la multiplica-
ción de casos alrededor del planeta han quedado registrados en un mapa global 
de conflictos socioambientales. Se trata de un mapa que recoge los conflictos am-
bientales del mundo según diez categorías: uso del agua, energía nuclear, minería, 
combustibles fósiles, extracción de biomasa, residuos, infraestructuras, industrias, 
conservación de biodiversidad y turismo. Actualmente registra más de 3000 casos 
desplegados en el sitio www.ejatlas.org. Entre la variedad de conflictos se encuen-
tran aquellos que buscan la compensación monetaria de los daños ecológicos su-
fridos por un ecosistema (casos de derrames de petróleo); o los que recurren a la 

14. Seoane, José, Taddei, Emilio y Algranati, Clara (2013), Extractivismo, despojo y crisis climática: 
Desafíos para los movimientos sociales y los proyectos emancipatorios de Nuestra América, Buenos 
Aires, Ediciones Herramienta, Editorial El Colectivo y GEAL; Ulloa, Astrid y Coronado, Sergio (2016), 
Extractivismos y posconflicto en Colombia: Retos para la paz territorial, Bogotá, Universidad Nacional 
de Colombia; Svampa, Maristella (2017), Del cambio de época al fin de ciclo: Gobiernos progresistas, 
extractivismo y movimientos sociales, Buenos Aires, Edhasa; Svampa, Maristella (2019), Las fronteras 
del neoextractivismo en América Latina: Conflictos socioambientales, giro ecoterritorial y nuevas de-
pendencias, Alemania, CALAS, Universidad de Guadalajara.

EN
R

IQ
U

E 
LE

FF



protección de los derechos territoriales de los pueblos indígenas frente a los proce-
sos de acumulación por desposesión, amparados desde 1989 por el Convenio 169 
sobre Pueblos Indígenas y Tribales en Países Independientes de la Organización In-
ternacional del Trabajo, que exige el principio del consentimiento previo informado 
de las comunidades, o incluso de los “derechos de la naturaleza” que recientemente 
han adquirido reconocimiento constitucional en países como Bolivia y Ecuador.

El calificativo “ambiental” agregado al concepto de justicia viene a significar los di-
ferentes procesos y los ámbitos donde la justicia es llamada a dirimir la injusta dis-
tribución de sus bienes y de sus males, de sus costos y sus daños. Pero el sintagma 
“justicia ambiental” no alcanza a desplegar las alas de otro sistema capaz de acoger 
la diversidad de sus manifestaciones ofreciendo procedimientos para resolver sus 
conflictos dentro de otros criterios de lo justo. La apelación a la justicia ambiental 
no consigue romper el esquema de racionalidad que produce la injusticia ambiental. 
El llamado de la justicia ambiental para dirimir el conflicto por un daño ecológico 
causado a una comunidad en términos de una retribución económica, no solo resulta 
en una acción post facto de la destrucción de su patrimonio biocultural, sino que 
trastoca el valor de un bien ambiental y los principios existenciales de su cultura al 
forzar su compensación mediante un valor económico. Tal procedimiento transgrede 
el ethos de las poblaciones tradicionales afectadas en el que emana el reclamo de 
su derecho existencial, el cual es intraducible a otros códigos culturales de justicia 
y resulta inconmensurable con cualquier valor económico compensatorio, pervir-
tiendo el sentido fuerte de la justicia ambiental. De manera análoga, la respuesta del 
sistema-mundo al reclamo de racismo ambiental, del que nació el concepto de justi-
cia ambiental en los EUA —por el depósito de residuos tóxicos en los barrios de los 
afroamericanos, que resultara en transferir las industrias contaminantes a los países 
del sur—, es un mal ejemplo de justicia ambiental distributiva.

Es en este punto en el que el calificativo “ambiental” de la teoría de la justicia aplica-
da a la cuestión ambiental adquiere su carácter sustantivo, más allá del sentido des-
criptivo de la pluralidad de asuntos y situaciones a la que deba ser referida. Pues así 
como el concepto de ambiente ocupa un lugar de externalidad al logocentrismo de 
la ciencia en el campo epistemológico, en el campo jurídico el ambiente es el sujeto 
colectivo al que no podrían aplicarse los principios fundantes del derecho positivo, 
económico e individual, para saldar los conflictos socioambientales en nombre de 
una justicia ambiental. La justicia ambiental se funda en el principio de otredad que 
deconstruye la racionalidad jurídica para otorgarle el derecho existencial a otros 
mundos posibles, legitimando otros criterios y valores de lo justo. En ese contexto 
se plantea la enigmática cuestión de los derechos de la naturaleza.15

15. Acosta, Alberto (2012), “La Naturaleza con Derechos: Una propuesta para un cambio civilizato-
rio”, mimeo.



En 2014 fue creado el Tribunal Internacional de los Derechos de la Naturale-
za con el propósito de promover el respeto y la garantía de los derechos estable-
cidos en la Declaración Universal de los Derechos de la Madre Tierra expedidos 
en Cochabamba, Bolivia en abril de 2010 para procurar la coexistencia armónica 
entre los seres humanos y el resto de la naturaleza. Esta declaración es el primer 
instrumento internacional que considera a la naturaleza como sujeto de derechos, 
buscando superar el paradigma antropocéntrico de “protección” a la naturaleza. 
Si bien es plenamente justificable y urgente establecer instancias jurídicas en de-
fensa de los procesos ecológicos que sostienen la vida como un derecho esencial 
de la vida humana, no es ocioso preguntarnos si la naturaleza es sujeto de dere-
chos en un sentido jurídico propio. Ciertamente, ningún organismo vivo, que no 
sea un ser humano, se ha presentado ante un juez en demanda de sus derechos. 
Los organismos vivos que fenecieron en la historia evolutiva de la vida y ante el 
principio de la selección natural, la supervivencia y adaptación del más apto, no 
recurrieron a ninguna instancia jurídica o legal en defensa de sus derechos vitales.

Muy diferente es la extinción de la biodiversidad cuando el agente extermina-
dor no es atribuible al orden mismo de la vida, sino al ecocidio perpetrado por la 
racionalidad que gobierna al mundo. La justicia ambiental no se dirime a través de 
un paradigma ecocéntrico o de una “equidad biocéntrica”, sino en una perspectiva 
ontológica, es decir, del régimen ontológico forjado en el pensamiento antropocén-
trico que ha invadido y trastocado el orden de la vida y de los imaginarios culturales 
en su capacidad de incorporar las condiciones de la vida. La vida en el planeta está 
sujeta a las condiciones de la vida humana, no a un derecho asignado por el Cosmos, 
por un Dios o por una Fuerza Divina. La vida no otorga derechos, sino que estable-
ce condiciones. La justicia de la vida no será instaurada por el imperio de una ley 
natural o por una teoría cósmica (la emergencia de una noosfera o la aplicación de 
la teoría de Gaia que vinieran a ajustar la inteligencia y la intencionalidad humana 
con el orden de la vida), sino a través de los derechos existenciales de los pueblos 
de la Tierra y de sus modos de comprensión de la sustentabilidad y el sentido de la 
vida.16

Más recientemente fue establecido el Acuerdo Regional sobre el Acceso a la In-
formación, la Participación Pública y el Acceso a la Justicia en Asuntos Ambientales 
en América Latina y el Caribe, promovido por la CEPAL y adoptado en Escazú (Costa 
Rica) el 4 de marzo de 2018. El acuerdo busca garantizar los derechos de todas las 
personas a un medio ambiente sano y al desarrollo sostenible, dedicando especial 
atención a las personas y grupos vulnerables, y otorgando una mayor protección 
del medio ambiente y más derechos ambientales en el plano local. En tanto, el “prin-

16. Leff, Enrique (2014), La apuesta por la vida: Imaginación sociológica e imaginarios sociales en los 
territorios ambientales del sur, México, Siglo XXI Editores.

EN
R

IQ
U

E 
LE

FF



cipio precautorio”, adoptado desde 1992 en la Declaración de Río, permanece como 
“letra muerta” en las instancias de la justicia ambiental.

El Acuerdo de Escazú pretende ser la primera disposición vinculante sobre 
los defensores de los derechos humanos en asuntos ambientales en un mundo en 
el que los pueblos del continente reclaman sus derechos existenciales, que inclu-
yen a sus ríos, lagos y cerros sagrados, a sus sitios arqueológicos, paleontológicos y 
áreas de un valor ecológico excepcional —como las reservas ecológicas de Montes 
Azules y de Los Chimalapas en México, el acuífero Guaraní, la vasta Amazonía—, 
y toda la diversidad ecológica de los territorios habitados por pueblos indígenas 
y campesinos, incluida la defensa de especies endémicas en peligro de extinción. 
Empero, los proyectos desarrollistas de los países de la región, en sus vertientes 
neoliberales o “progresistas” guardan en un hermético cajón estos acuerdos luego 
de su firma. La emergencia climática y los derechos de los pueblos permanecen 
ajenos a las agendas del poder político y el crecimiento económico en los que se 
expresa la soberanía remanente del Estado ante la justicia ambiental que reclaman 
los pueblos de la Tierra.

Empero, el sentido semántico del concepto de “justicia ambiental” se conju-
ga bajo diferentes signos dentro de las estrategias discursivas de una semiopraxis 
emancipadora17. La justicia ambiental aglutina un amplio cuerpo de movimientos 
socioambientales. Los movimientos en respuesta a fenómenos de “racismo am-
biental” y “zonas de sacrificio”; de “deuda ecológica” y “biopiratería”; de “justicia 
climática” y “justicia hídrica”; de “soberanía energética” y “soberanía alimentaria”; 
de “desplazados ambientales” y “afectados por represas”; contra las industrias 
tóxicas y el uso de productos biocidas en la agricultura; contra la extracción de 
hidrocarburos, por métodos convencionales o por fractura hidráulica; contra los 
agrocombustibles, las plantaciones forestales y los cultivos transgénicos; contra 
el riesgo ecológico, el cambio climático y la pandemia viral; en favor de la “epi-
demiología popular” y el “vivir bien”. Pero, sobre todo, la justicia ambiental es re-
clamada desde los lenguajes propios de los pueblos de la Tierra, como lo vienen 
haciendo los pueblos andinos aimaras y quechuas a través del sumak kawsay o el 
suma qamaña, que expresan así el derecho existencial inalienable de sus culturas y 
que resisten a ser traducidos y apropiados como “buen vivir” para los fines de los 
Estados-nación.

Las palabras de los pueblos designan sus identidades culturales singulares e 
inalienables, a través de ellas expresan sus formas de nombrar la vida e identificar-
se con su naturaleza; desde esa raíz nominativa se articulan sus derechos existen-
ciales ante los conflictos socioambientales, las luchas de resistencia y los procesos 
de emancipación que han poblado el campo de la ecología política. Estos han sido 

17. Grosso, José Luis (2009), “Cuerpos del Discurso y Discurso de los Cuerpos. Nietzsche y Bajtin en 
nuestras relaciones interculturales”, Cuerpos, Emociones y Sociedad, Córdoba, N.o 1, Año 1, pp. 44-77.



recogidos y estudiados a lo largo de la última década en una amplia bibliografía 
de investigaciones que constituyen una historiografía sociológica de los conflictos 
socioambientales, en la nueva disciplina y el campo emergente de la ecología polí-
tica de América Latina, bajo el signo de la justicia ambiental. Empero, menos nutri-
dos son los estudios sobre las estrategias y modos de acceso a las instancias de la 
justicia que ofrecen los sistemas jurídicos y los procedimientos judiciales para la 
defensa de los derechos colectivos y la resolución de los conflictos en favor de pue-
blos y comunidades.18 La justicia ambiental no ha alcanzado a constituirse en una 
categoría capaz de dirimir los conflictos socioambientales dentro de otra raciona-
lidad de lo justo. La aplicación del concepto de justicia ambiental para la transición 
y construcción de un mundo sustentable demanda una redefinición de lo justo y la 
instrumentalización de procedimientos jurídicos y judiciales que favorezcan a las 
causas ambientalistas y a quienes reclaman justicia ambiental.

Los sintagmas a través de los cuales se expresan los reclamos de justicia am-
biental son mots d’ordre; son palabras y frases con una fuerte carga simbólica y 
emotiva, y con un efecto de movilización social; son estrategias discursivas que sir-
ven de parapeto y de trinchera, que llaman a luchas dentro de diversos contextos 
conflictivos amparadas por el sentido vital de la justicia. Estos significantes apelan a 
un principio inalienable de justicia, designan situaciones conflictivas ante las cuales 
se reclaman derechos: a la existencia, a la salud, al territorio, a la autonomía, a la 
vida. Sin embargo, no constituyen armaduras para la defensa de los derechos que 
pretenden amparar, porque les faltan los andamiajes, las estructuras instituciona-
les, las instancias legales y los procedimientos jurídicos y judiciales para llevarlos 
al terreno de la justicia, allí donde se legitiman en la realidad y se dirimen en la 
práctica los derechos colectivos a los bienes comunes de pueblos y comunidades 
afectados por un régimen ontológico que reconoce, mas que en su caso, que solo 
está habilitado procedimentalmente para defender derechos individuales; o de cor-
poraciones representadas bajo el nombre de accionistas individuales de una em-
presa, capaces de acogerse a la figura de un sujeto jurídico.

Hoy, la crisis ambiental convoca a cada persona y apela a cada habitante del 
mundo ante a su responsabilidad con la vida del planeta. Esta respuesta ética impli-
ca una comprensión de esas condiciones de vida, de responsabilidades “comunes 
pero diferenciadas”, de sus posibilidades de acción desde las diversas circunstan-
cias de la vida. La ética de la sustentabilidad apela al derecho a la vida de todos 
y a los derechos de la vida en el planeta: implica una refundación del sistema de 
justicia, de la racionalidad jurídica que se desplaza de los principios libertarios de 

18. Mesa Cuadros, Gregorio (2018), Una idea de justicia ambiental: Elementos de conceptualización y 
fundamentación, Bogotá, Universidad Nacional de Colombia; Ramos Araujo, Alana y Taveira dos Santos, 
Alex (2021), “Direito ambiental em tempos de crise: Estudos em homenagem à Belinda Pereira da Cunha”, 
Lages, Brasil, Editora Biosfera.

EN
R

IQ
U

E 
LE

FF



la modernidad —la libertad, igualdad y fraternidad entre individuos—, hacia los 
principios colectivos de emancipación, autonomía, diferencia y solidaridad. La 
justicia ambiental conjuga estos principios para legitimar y fundar los derechos 
existenciales de pueblos y comunidades a sus modos diferenciados de vivir en sus 
condiciones de vida, a sus derechos de construir territorios de vida conformes con 
sus imaginarios sociales y sus condiciones de sustentabilidad ecológica, con el de-
recho a la convivencia pacífica dentro de sus diferentes mundos de vida.

La justicia ambiental se ha venido configurando como un concepto crítico de 
los conflictos socioambientales generados por la injusticia producida por el régimen 
ontológico dominante amparado en una superestructura jurídica diseñada dentro 
de los principios de racionalidad de la modernidad. Desde ese emplazamiento apela 
a una “deuda ecológica” imposible de calcular y de dirimir dentro de los dispositivos 
del cálculo y del poder dispuestos por la racionalidad tecnoeconómica-dominante. 
La justicia ambiental no solo reclama sus derechos ante situaciones excepcionales 
de conservación ecológica, de propiedad territorial o de compensaciones por daños 
ecológicos. El tribunal de justicia de la naturaleza no solo se erige para penalizar 
los crímenes de ecocidio del planeta. Plantea, a su vez, un cambio en la racionalidad 
productiva, fundada en la productividad neguentrópica del planeta y en los dere-
chos existenciales de los pueblos de la Tierra.

Empero, los principios de la justicia ambiental se difuminan como “derechos 
difusos” en la camisa de fuerza de estructuras férreas de la racionalidad jurídica 
constituida bajo la soberanía del Estado-nación, de la jaula de racionalidad de la 
modernidad, de la lógica del derecho positivo, individual y privado; dentro del ré-
gimen ontológico forjado por la historia de la metafísica, en el olvido de la vida.19 
La justicia ambiental se construye, en un sentido fuerte, dentro de los principios de 
la diversidad de la vida, una política de la diferencia y una ética de la otredad, que 
constituyen la raíz y el cuerpo de la categoría de racionalidad ambiental. El prin-
cipio de identidad como igualdad se desplaza hacia la condición de equidad en la 
diferencia y de la otredad no subsumible en ninguna mismidad.

Pensar la justicia en el orden de la vida, conduce a repensar el sentido de la 
justicia e injusticia de la vida, desde el dike y la adikia de Anaximandro, desde la 
disyunción del orden de lo Real y el orden Simbólico que inaugura el mundo huma-
no. Si debemos pensar la justicia de manera radical como el derecho a la existencia 
de todo aquello que viene a la existencia desde el orden de la vida, la injusticia no 
solo cuestionaría la extinción de las especies biológicas sujetas a las vicisitudes de 
la evolución de las especies. La justicia instaurada en el mundo humano cuestiona 
las desigualdades en un mundo llevado por la diferencia, sino por la intervención de 
la voluntad de poder que desde la “falta en ser” del ser humano, impulsa su deseo 

19. Leff, Enrique (2018), El fuego de la vida: Heidegger ante la cuestión ambiental, México, Siglo XXI 
Editores.



de dominio del otro y de lo Otro;20 sobre todo de la agencia suprema que instaura la 
injusticia en el mundo moderno: el Capital.

En el día más sagrado del pueblo judío, ante las injusticias del mundo, a sa-
biendas que la vida individual no es eterna, el creyente pide “ser inscrito en el libro 
de la vida”. El dies irae, el día de la ira, del juicio final que se instaura en el imagi-
nario religioso de las grandes civilizaciones, y prácticamente en todos los pueblos, 
no solo instituyó una visión escatológica del fin de los tiempos y una disposición 
moral de ser juzgados al final de la vida. Hoy, el juicio final revive ante la amenaza 
de la extinción de la vida, no por designio divino, sino por determinación del Capi-
tal. El conflicto de la vida, la lucha de lo justo y lo injusto de la vida, se precipita y 
se abisma en la degradación de la vida en el planeta. La actualización del conflicto 
dike-adikia como justicia cósmica se traduce en el conflicto entropía-neguentropía 
como la condición termodinámica de la vida en la modernidad; del conflicto entre 
la racionalidad del capital y la racionalidad ambiental. La justicia de la vida se dice 
en términos de la sustentabilidad de la vida y de los derechos existenciales de los 
diversos pueblos y comunidades humanas. El juicio de la humanidad está en su res-
ponsabilidad ante los procesos de degradación ecológica y la extinción de especies; 
y sobre todo ante los destinos y lo posible de la vida; con la justicia intergeneracio-
nal y con el derecho a una vida buena de las generaciones futuras.

La justicia ambiental demanda otra racionalidad en la que puedan desplegarse 
los derechos colectivos, culturalmente diferenciados, a los bienes comunes, esen-
ciales para la vida del planeta y de la humanidad, pero que no pueden desagregarse 
en derechos individuales: de la misma manera que la compleja trama de la vida, que 
la physis como la “ontología de la vida”, se pervierte al ser convertida en un sistema 
de recursos naturales, dispuestos para la apropiación capitalista de la vida. La eco-
logía política es el campo de las tramas del poder que atraviesan los conflictos so-
cioambientales. Los movimientos de justicia ambiental de los pueblos en la defensa 
de sus territorios de vida no solo constituyen acciones colectivas de resistencia, 
sino auténticas manifestaciones de rexistencia; son impulsos de emancipación de la 
vida orientados hacia la reinvención de las identidades colectivas y la construcción 
de otras territorialidades, ecológicamente sustentables y socialmente más justas. 
La sustentabilidad de la vida arraiga en una bioeconomía cuyo metabolismo ecoso-
cial se sustenta en los potenciales neguentrópicos, en los umbrales de resiliencia y 
las condiciones límite de estabilidad reproductiva de la biosfera.

La racionalidad ambiental emerge como una “categoría disyuntiva” en el orden 
ontológico hegemónico y dominante. La racionalidad ambiental es el concepto del 
límite que impone el derecho y la justicia de la vida al dominio del capital. La racio-
nalidad ambiental es un concepto contestatario, alterativo y emancipatorio; un con-

20. Leff, Enrique (2020), El conflicto de la vida, México, Siglo XXI Editores.

EN
R

IQ
U

E 
LE

FF



cepto frontera; un concepto puente, un concepto pasaporte para pasar hacía el otro 
lado; un concepto pivote para operar un giro histórico que abra nuevos horizontes, 
que arraigue en otros mundos posibles, en la inmanencia de la vida.

La justicia ambiental es en el fondo la reivindicación de una pulsión emanci-
padora que brota desde el fondo del vacío existencial y de las fallas del proceso ci-
vilizatorio de la humanidad para colmarlo en un mundo objetivado y racionalizado. 
La racionalidad de la justicia ambiental viene a operar en giro histórico en el que 
la desmesura del deseo de emancipación llegue a armonizar con las condiciones 
ecológicas y simbólicas de la vida.

En esos nuevos territorios de vida la justicia ambiental podrá desplegar los 
principios, los instrumentos y los procedimientos necesarios para proteger los de-
rechos comunes a los bienes comunes de la humanidad; habrá de constituirse en 
garante de lo justo para todos; para dar a cada quien lo propio y lo suyo, en un 
mundo convivencial bajo los principios de la diversidad, la diferencia y la otredad 
de la vida.

 

Bibliografía

ACOSTA, Alberto (2012), “La Naturaleza con Derechos: Una propuesta para un cambio 
civilizatorio”, mimeo.

BOOKCHIN, Murray (1990), Remaking society: pathways to a green future, Boston, South 
End Press.

DERRIDA, Jacques. (1989), Márgenes de la filosofía, Madrid, Cátedra.

FERREIRA, Maia, FERNANDO, Joaquim y PEREIRA CUNHA, Belinda (Orgs.), América 
Latina em foco: perspectivas multidisciplinares sobre direitos humanos e ambientais, 
Recife, Brasil, EDUFRPE.

GROSSO, José Luis (2009), “Cuerpos del Discurso y Discurso de los Cuerpos. Nietzsche y 
Bajtin en nuestras relaciones interculturales”, Cuerpos, Emociones y Sociedad, Córdoba, 
N.o 1, Año 1, pp. 44-77.

HABERMAS, Jürgen (1989-1990), Teoría de la acción comunicativa, I y II, Madrid, Taurus.

HEIDEGGER, Martin (2003), “La sentencia de Anaximandro”, Holzwege (2.a ed.), F. W. 
von Herrmann (ed.), Frankfurt, V. Klostermann.

LEFF, Enrique (2002), “Los derechos ambientales del ser colectivo”, Saber ambiental: 
sustentabilidad, racionalidad, complejidad, poder, México, Siglo XXI Editores.

— (2004), Racionalidad ambiental: La reapropiación social de la naturaleza, México, Siglo 
XXI Editores.

— (2014), La apuesta por la vida: Imaginación sociológica e imaginarios sociales en los 
territorios ambientales del sur, México, Siglo XXI Editores.



— (2018), El fuego de la vida: Heidegger ante la cuestión ambiental, México, Siglo XXI 
Editores.

— (2020), El conflicto de la vida, México, Siglo XXI Editores.

— et al. (2002), “Manifiesto por la Vida: por una ética para la sustentabilidad”, en Leff, 
E. (comp.), Vida, ética, sustentabilidad, México, PNUMA.

MARTÍNEZ ALIER, Joan (1995), “Political ecology, distributional conflicts, and economic 
incommensurability”, New left review, I/211.

MESA CUADROS, Gregorio (2018), Una idea de justicia ambiental: Elementos de concep-
tualización y fundamentación, Bogotá, Universidad Nacional de Colombia.

POPPER, Karl (1973), La logique de la découverte scientifique, París, Payot.

RAMOS ARAUJO, Alana y TAVEIRA DOS SANTOS, Alex (2021), “Direito ambiental em 
tempos de crise: Estudos em homenagem à Belinda Pereira da Cunha”, Lages, Brasil, 
Editora Biosfera.

RAWLS, John (1971), Teoría de la justicia, México, Fondo de Cultura Económica.

SEOANE, José, TADDEI, Emilio y ALGRANATI, Clara (2013), Extractivismo, despojo y cri-
sis climática: Desafíos para los movimientos sociales y los proyectos emancipatorios de 
Nuestra América, Buenos Aires, Ediciones Herramienta, Editorial El Colectivo y GEAL.

SVAMPA, Maristella (2017), Del cambio de época al fin de ciclo: Gobiernos progresistas, 
extractivismo y movimientos sociales, Buenos Aires, Edhasa.

— (2019), Las fronteras del neoextractivismo en América Latina: Conflictos socioambien-
tales, giro ecoterritorial y nuevas dependencias, Alemania, CALAS, Universidad de 
Guadalajara.

ULLOA, Astrid y CORONADO, Sergio (2016), Extractivismos y posconflicto en Colombia: 
Retos para la paz territorial, Bogotá, Universidad Nacional de Colombia.



La naturaleza inspira, cura, consuela, 
fortalece y prepara para la virtud al hombre.

Y el hombre no se halla completo, ni se 
revela a sí mismo, ni ve lo invisible, sino en su 

íntima relación con la naturaleza.

José� Martí
La Opinión Nacional

Caracas, 19 de mayo de 1882



SILVINA CORBETTA

Posdoctorada en el campo de la agricultura familiar. Doctora en Ciencias Socia-
les (UBA). Especialista en Educación Ambiental (UNComa). Politóloga (UBA). 
Profesora regular adjunta de la Licenciatura en Educación Intercultural y de la 
Tecnicatura Superior Universitaria en Educación Intercultural Bilingüe con men-
ción en lengua quichua. Investigadora en el Instituto de Lingüística, Folklore y 
Antropología (ILFyA-FHCSyS-UNSE). Coordinadora académica de la Maestría 
en DD. HH., con énfasis en género e interculturalidad (FHCSyS-UNSE). Profesora 
adjunta e investigadora en el Instituto de Biotecnología de la Universidad Na-
cional de Hurlingham. Co-coordinadora de la Red Colectivo de Investigadores 
en Educación Ambiental Superior en América Latina y el Caribe (EArte-ALyC). 
Integrante de la Red de Investigación en Interculturalidad y Educación. Consultora 
nacional e internacional para CEPAL-UNICEF / IIPE-UNESCO, OREALC-UNESCO 
y OIT.

SOBRE LA AUTORA  



Módulo: 
Desarrollo Sostenible1

Antes y después del desarrollo 
sostenible. Revisiones conceptuales, 
tensiones y posiciones

Introducción

El presente módulo tiene como objetivo realizar un breve itinerario que nos permi-
ta contextualizar el término desarrollo y sus derivados en clave de la relación entre 
este y el ambiente. La propuesta que aquí exponemos es de corte epistemológico. 
Gregory Bateson (1979, citado en Breidlid, 2016, p. 14) nos explica la definición de 
epistemología como “la manera en que las personas miran e interpretan el mun-
do de acuerdo a lo que han aprendido y a lo que creen”. Es decir, que el modo en 
que comprendemos el mundo está influenciado por el modo de conocer y concebir 
que nos han enseñado. Anders Breidlid (2016) señala, en este sentido, que sería un 
error pensar que hay una única epistemología, por ende, hay epistemologías (en 
plural). Pese a esa pluralidad epistemológica, el dominio hegemónico de la episte-
mología occidental, en su forma de concebir el mundo, ha permeado los sistemas 
educativos y subalternizado otros modos de comprender a la naturaleza, por ende, 
hemos aprendido que por nuestra condición humana tenemos una posición de je-
rarquía sobre lo no humano y que ello nos habilita a generar relaciones de explota-
ción sobre lo que entendemos como “recursos naturales”. Esas mismas relaciones 
se reproducen a escala humana cuando las relaciones de poder subalternizan a per-
sonas de otras condiciones étnicas, género, sexo, lingüísticas, geográficas, etc.

El texto se organiza en tres apartados. En el primero, iniciaremos el reco-
rrido conceptual situados y situadas en el lapso histórico-político de la segunda 

1. Material preparado por la autora para la Capacitación en Ambiente. Ley Yolanda (27592). Ministerio 
de Ambiente y Desarrollo Sostenible. Subsecretaría Interjurisdiccional e Interinstitucional.



posguerra. Trabajaremos sobre la relación desarrollo/subdesarrollo, sus implican-
cias enunciativas en ese contexto. En el segundo apartado, nos detendremos en 
el ingreso de la relación desarrollo-ambiente en la agenda pública internacional, 
analizaremos la emergencia del término ecodesarrollo y el interés que despertó en 
América Latina. Posteriormente, mencionaremos su desplazamiento por la noción 
de desarrollo sostenible; la polisemia y tensiones que representa en la relación am-
biente y desarrollo, las corrientes y/o niveles de sustentabilidad. En el tercer apar-
tado, abriremos una reflexión sobre qué nos pueden enseñar los posicionamientos 
ubicados más allá del desarrollo en América Latina. Finalmente, nos convidamos 
un cierre a modo de desafío-apertura con la posibilidad de pensar modelos produc-
tivos otros que sean capaces de alojar los aprendizajes de las pluralidades cultura-
les y ecosistémicas que hacen y cuidan a los territorios. Los conflictos ambientales 
que atraviesan toda la región dan cuenta de los intereses en pugna y las relaciones 
de fuerza en el desigual acceso, apropiación, producción, uso, distribución y gestión 
de los bienes comunes.

Apartado 1: Contextualización. Problematización 
conceptual y polémicas Norte-Sur

Si de palabras con significados plurales se habla, el desarrollo es sin dudas una de 
ellas. Esta situación —como observaremos más adelante— se extenderá a la noción 
de desarrollo sostenible (Gudynas, 2002). Para comenzar a enunciarlas vamos a 
requerir, por cierto, de una afirmación: la polisemia que guardan estos términos 
requiere indefectiblemente de una problematización para identificar sus al-
cances y sus implicancias en nuestro modo de habitar y producir.

Si bien la noción de desarrollo tiene un largo recorrido histórico-político, va-
mos a situarnos, para cumplir con los objetivos de este módulo, en el período que 
arranca una vez finalizada la segunda guerra mundial y el indiscutible posiciona-
miento de EE. UU. en la reconfiguración y dominio de la economía global.

La era del desarrollo iniciada formalmente, a través del discurso del 
presidente norteamericano Harry S. Truman, cuando toma pose-
sión el 20 de enero de 1949, alude también a la contracara del de-
sarrollo: los países subdesarrollados o las zonas subdesarrolladas.

La condición de “países subdesarrollados" o de "países atrasados", genera la nece-
sidad —en palabras de Truman— de “emprender un programa nuevo y audaz” que 
beneficie a los países pobres, con los avances científicos y el progreso industrial 
de EE. UU., “para la mejora y el crecimiento” de los países pobres. Truman define 

   
   

 S
IL

V
IN

A
 C

O
R

B
ET

TA

https://perio.unlp.edu.ar/catedras/planipoliticasdecom/wp-content/uploads/sites/162/2020/08/Discurso-Inaugural-Truman.pdf
https://perio.unlp.edu.ar/catedras/planipoliticasdecom/wp-content/uploads/sites/162/2020/08/Discurso-Inaugural-Truman.pdf


cuántas y cómo son esas personas que habitan esos países: “Más de la mitad de la 
población del mundo vive en condiciones cercanas a la miseria. Su alimentación 
es inadecuada. Su vida económica es primitiva y estancada. Su pobreza es un obs-
táculo y una amenaza tanto para ellos como para zonas más prósperas” (Truman, 
1949, p. 4).

Sobre el hecho de haber pronunciado la palabra subdesarrollados, Gustavo 
Esteva (1996) sostiene que nunca antes una palabra había logrado una aceptación 
universal en el mismo día en que fuera acuñada políticamente. Esa situación —para 
el citado autor— constituye más bien lo que él denominó “la invención del subde-
sarrollo”. La cita sin dudas alude al poder de la enunciación sobre cómo enuncia y el 
lugar geopolítico de quien lo enuncia:

Ese día, dos mil millones de personas se volvieron subdesarrolladas. En realidad, des-
de entonces dejaron de ser lo que eran, en toda su diversidad, y se convirtieron en un 
espejo invertido de la realidad de otros (…) un espejo que reduce la definición de su 
identidad, la de una mayoría heterogénea y diversa, a los términos de una minoría 
pequeña y homogeneizante (Esteva, 1996, p. 36).

No éramos subdesarrollados. En los años treinta, al contrario, buscábamos empeño-
samente nuestro propio camino. Gandhi consideraba que la civilización occidental 
era una enfermedad curable. En vez de nacionalizar la dominación británica, busca-
ba Hind Swaraj: que la India se gobernase en sus propios términos, conforme a sus 
tradiciones. Cárdenas, en México, consciente de los efectos devastadores de la crisis 
capitalista, soñaba en un México de ejidos y pequeñas comunidades industriales, que 
evitara los males del urbanismo y el industrialismo, y en que las máquinas fueran 
usadas para aliviar al hombre de los trabajos pesados y no para la llamada sobre-
producción (…) Todos estos empeños se derrumbaron ante el empuje de la empresa 
desarrollista (Esteva, 2009, p. 445).

La idea de desarrollo quedó anclada en la noción de crecimiento económico. De este 
modo, la pobreza y la desigualdad se pretendían solucionar por vía del crecimiento 
dirigido desde afuera. Para impulsar el desarrollo ya existían algunas instituciones 
(Banco Mundial, Fondo Monetario Internacional) a las cuales más tarde se suma-
rían otras, tal es el caso del Banco Interamericano del Desarrollo (BID). El apoyo 
financiero de las instituciones internacionales implicó condicionamientos para la 
región, y con ellos se fueron reduciendo las posibilidades de fortalecer otros mo-
dos de desarrollo o alternativas de desarrollo que en América Latina ya se esta-
ban transitando (Montilla, 2020).

Este hecho no deja de señalar la dependencia que conlleva la aplicación de 
recetas económicas y el rol de subordinación que la doctrina Truman le reasignaba 
a los países del "tercer mundo" como productores de materias primas. Desde Amé-
rica Latina la teoría de la dependencia, originada desde la CEPAL, con eje en la 



industrialización por sustitución de importaciones fue una respuesta del capitalis-
mo periférico al dominio del capitalismo de los países centrales (Gutiérrez Garza y 
González Gaudiano, 2010). Dictaduras mediante, el proceso se desactiva.

Apartado 2: Desarrollo y ambiente en la agenda 
pública internacional. Del ecodesarrollo al desarrollo 
sostenible

Al cabo de 10 años de aquel discurso, en 1960, los países ricos eran 20 veces más ri-
cos que los pobres y en 1980 eran 46 veces más ricos (Esteva, 2009). Por otra parte, 
entre una y otra década, en los años 70, la cuestión ambiental quedó definitivamen-
te instalada como cuestión pública internacional, a instancias de la Conferencia so-
bre Naciones Unidas sobre Medio Ambiente Humano en Estocolmo, Suecia, en junio 
de 1972 (Corbetta, 2019). La era del desarrollo había incrementado la opulencia y 
la dilapidación de los países centrales, mientras que los países del "tercer mundo" 
sufrían la expoliación de sus bienes comunes, la explotación de su mano de obra y 
la imposición de tecnologías. La injusticia social y ecológica que el propio modelo 
de desarrollo impulsó quedó plasmada en estos fragmentos de suprema actualidad, 
en la Carta a los pueblos y gobiernos del mundo (Perón, 1972) a propósito del 
evento a realizarse en Estocolmo:

El ser humano ya no puede ser concebido independientemente del medio ambiente 
que él mismo ha creado. Ya es una poderosa fuerza biológica, y si continúa destru-
yendo los recursos vitales que le brinda la Tierra, sólo puede esperar verdaderas 
catástrofes sociales para las próximas décadas.

Las mal llamadas "Sociedades de Consumo" son, en realidad, sistemas sociales de 
despilfarro masivo basados en el gasto por el que el gusto produce lucro. Se des-
pilfarra mediante la producción de bienes necesario o superfluos y, entre estos, a 
los que deberían ser de consumo duradero, con toda intención se les asigna cierta 
vida porque la renovación produce utilidades. Se gastan millones en inversiones para 
cambiar el aspecto de los artículos, pero no para reemplazar los bienes dañinos para 
la salud humana, y hasta se apela a nuevos procedimientos tóxicos para satisfacer la 
vanidad humana. Como ejemplo bastan los autos actuales que debieran haber sido 
reemplazados por otros con motores eléctricos, o el tóxico plomo que se agrega a las 
naftas simplemente para aumentar el pique de los mismos.

   
   

 S
IL

V
IN

A
 C

O
R

B
ET

TA

https://www.patagonia3mil.com.ar/wp-content/uploads/documentos2/Mensaje%20ambiental%20a%20los%20Pueblos%20y%20Gobiernos%20del%20mundo%20-%20Peron%201972.pdf


No menos grave resulta el hecho de que los sistemas sociales de despilfarro de los 
países tecnológicamente más avanzados funcionen mediante el consumo de ingentes 
recursos naturales aportados por el Tercer Mundo. De este modo el problema de las 
relaciones dentro de la humanidad es paradójicamente doble: algunas clases sociales 
—la de los países de baja tecnología en particular— sufren los efectos del hambre, 
el analfabetismo y las enfermedades, pero al mismo tiempo las clases sociales y los 
países que asientan su exceso de consumo en el sufrimiento de los primeros tampoco 
están racionalmente alimentados ni gozan de una auténtica cultura o de una vida 
espiritual o físicamente sana. Se debaten en medio de la ansiedad y del tedio y los 
vicios que produce el ocio mal empleado (Perón, 1972, p. 2).

Por cierto, la citada Conferencia sobre Naciones Unidas sobre Medio Ambiente Hu-
mano (ONU, 1972) no representó los problemas de nuestra región. Por ello, desde 
América Latina, más bien se la observó con una acertada desconfianza, al punto de 
convenir un boicot antes del evento por parte de los países del Sur global.

Una reunión previa en Founex tratando de acercar posiciones logra 
salvar su realización (Estenssoro, 2015). 

Aun así, la Conferencia no alojó las demandas de los países del "tercer mundo". Las 
definiciones emanadas en Estocolmo quedaron circunscriptas a las problemáticas 
ambientales que se derivaban del industrialismo y del despilfarro de los países de-
sarrollados, por ende, los mandatos surgidos desde allí estaban focalizados en aten-
der a las problemáticas ecológicas de los países industrializados. Edgar González 
Gaudiano (2007, p.33), citando al filósofo colombiano Augusto Ángel Maya (1992), 
señala que, más bien, “la Conferencia pretendía corregir los problemas ocasiona-
dos por las deformaciones económicas y sociales, más que modificar los estilos de 
desarrollo prevalecientes”. Por otra parte, se temía que los países del Norte global, 
pudieran estar ocultando intereses económicos-políticos que se manifestarían 
más tarde a través de restricciones comerciales a los productos locales (González 
Gaudiano, 2007, p. 33).

Frente a esto, podríamos afirmar que América Latina toma posición oficialmen-
te en 1974, a instancias del Seminario sobre Modelos de Utilización de Recur-
sos Naturales, Medio Ambiente y Estrategias de Desarrollo, en Cocoyoc, México 
(PNUMA-UNESCO) y a través del Modelo Mundial Latinoamericano (Herrera, et al., 
1976), publicación de la Fundación Bariloche (Argentina)2. Emergían así las princi-
pales respuestas a la Conferencia sobre Naciones Unidas sobre Medio Ambiente 

2. Una primera versión de este análisis se encuentra en Corbetta (2015).



Humano (ONU, 1972) y a los Límites del Crecimiento (Meadows, et al., 1972)3, 
respectivamente.

En la Declaración de Cocoyoc, el eje de la crítica de los investigado-
res y académicos de la región fue claro: la degradación ambiental se 
asociaba al modelo de desarrollo.

Los latinoamericanos estaban con los ojos puestos en las desigualdades sociales 
que el desarrollo de los países dominantes infringía sobre el "tercer mundo", pero 
también, sobre las asimetrías al interior de los países del sur: cuestionaban el 
consumismo, e insistían sobre la necesidad de pensar modelos alternativos (en 
plural) respetuosos de las características culturales y ecológicas de cada región. 
El concepto emergente que logró resumir esa propuesta fue el de ecodesarrollo 
(Sachs, 1973, 1981).

El Modelo Mundial Latinoamericano: Catástrofe o Nueva So-
ciedad (MML) (1977)4, por su parte, sostenía que los obstáculos 
principales para un desarrollo más igualitario no eran de naturaleza 
ecológica, sino más bien, sociopolíticos. 

El MML le cuestionaba al Modelo Meadows (i) su concepción de que los límites al 
crecimiento de la humanidad eran físicos y (ii) que estuvieran relacionados con la 
escasez de "recursos naturales" y el elevado crecimiento demográfico de los países 
del "tercer mundo". El magro consumo de los pobres no podía poner en peligro a los 
"recursos naturales". Así la problemática ambiental para el MML estaba más bien 
asociada a las desigualdades socioeconómicas que a las problemáticas ecológicas. 
Hoy sin duda esta concepción también se ha desplazado y los problemas regiona-
les dan cuenta de conflictos socioambientales donde opera, además de la escasez 
por acumulación, una interpelación al modo de concebir la naturaleza y sus bienes 
comunes.

El concepto de ecodesarrollo era un marco de referencia para el MML a la hora 
de buscar nuevas vías de desarrollo en el "tercer mundo" y evitar los peligros que 
enfrentaban ya en ese momento los países más industrializados. El MML diseñado 
por la Fundación Bariloche era de tipo normativo. La palabra Modelo era usada 
en esa obra en dos sentidos: como sinónimo de proyecto de sociedad (el mode-
lo conceptual es la propuesta de una nueva sociedad) y como modelo matemático 

3. También conocido como Informe o Modelo Meadows.

4. La obra se presenta ante la asamblea de CLACSO en 1975.

   
   

 S
IL

V
IN

A
 C

O
R

B
ET

TA

https://repositorio.cepal.org/server/api/core/bitstreams/324b7712-81ab-42ac-ae2e-db53dbb56da6/content
https://proyectaryproducir.com.ar/public_html/Seminarios_Posgrado/Material_de_referencia/Modelo%20mundial%20latinoamericano%20-%20Fund%20Bariloche.pdf
https://proyectaryproducir.com.ar/public_html/Seminarios_Posgrado/Material_de_referencia/Modelo%20mundial%20latinoamericano%20-%20Fund%20Bariloche.pdf


(el instrumento para investigar su factibilidad material y el horizonte 2060, año 
en que se lograría atender las necesidades humanas de seguir el planteo). El MML 
concebía que solo un cambio radical en la división internacional del mundo actual 
podía liberar a la humanidad definitivamente del atraso y la opresión. Una sociedad 
intrínsecamente compatible con el medio ambiente implicaba: justicia social en la 
distribución del consumo material y crecimiento económico en clave de las propias 
economías. Satisfechas las necesidades humanas, el aspecto demográfico se iba a 
autorregular.

¿En qué consiste el ecodesarrollo?

La noción de ecodesarrollo había sido informalmente mencionada en Estocolmo 
(1972) y luego utilizada en 1973 por Maurice F. Strong, director ejecutivo del Pro-
grama de las Naciones Unidas para el Medio Ambiente - PNUMA (Sachs, 1973). 
Sin embargo, quien logra operacionalizar el término, profundizarlo y difundirlo 
es Ignacy Sachs. En una de sus obras lo define como “un desarrollo socialmente 
deseable, económicamente viable y ecológicamente prudente” (Sachs, 1981). Se lo 
plantea como un enfoque capaz de concebir “nuevos estilos de desarrollo que pro-
curen armonizar el crecimiento socioeconómico con una gestión racional del medio 
ambiente”5. Esto se sintetizaba en “agregar una dimensión ambiental al concepto 
de desarrollo y a su planificación”6 (Sachs, 1973).

¿En qué sujetos se inspira el ecodesarrollo?

Los sujetos que tiene en mente el ecodesarrollo para pensar la relación entre de-
sarrollo y ambiente son aquellas sociedades campesinas que han alcanzado un 
alto nivel de simbiosis con la tierra que habitan. Por el contrario, quienes no lo han 
logrado fueron producto de la degradación del medio. La simbiosis a la que hace 
referencia el autor implica “administración del suelo, agua, bosque, que es diame-
tralmente opuesta a las actitudes rapaces de la explotación de recursos con el úni-
co afán de buscar mayor rentabilidad” (Sachs, 1981, p. 10). Tomándose de Galeski 
(1971, p. 122), explica que el raciocinio campesino se fundamenta en la idea de 
“cohabitación de varias generaciones en la tierra” y en una conciencia apoyada en 
que “las generaciones pasan, pero la granja continúa”.

5. Los plurales son de la autora.

6. Obsérvese que en las orientaciones emanadas de la Conferencia Intergubernamental sobre Educación 
Ambiental en Tibilisi (1997) se utiliza el mismo giro enunciativo: “Incorporar la dimensión ambiental 
en todo el sistema educativo (formal, básico y superior y en las instancias informales de educación)”.



El cuidado de la granja aparece en clara analogía con el cuidado de la 
casa común de la Carta encíclica Laudato si’ (Papa Francisco, 2015).

Por cierto, el criterio de racionalidad social en el ecodesarrollo (alejado de la lógica 
mercantilista) se funda, dice Sachs, sobre dos postulados éticos complementarios: 
la solidaridad sincrónica con las generaciones presentes y la solidaridad diacró-
nica con las futuras. Sachs (1981, p. 11) se toma de una frase7 con la que sintetiza 
el fundamento ético del enfoque propuesto:

(2) “Sí, el hombre hace la tierra, se puede decir hasta en los países menos pobres. 
No lo olvidemos jamás, si queremos comprender cuánto la ama y con qué pasión, 
pensemos que durante siglos las generaciones aportaron ahí el sudor de los vivos, 
los huesos de los muertos, sus ahorros, su comida… Esta tierra en donde el hombre 
depositó durante tanto tiempo lo mejor de sí, su jugo y su sustancia, su esfuerzo, 
su virtud, bien siente que es una tierra humana, la ama como si fuera una persona” 
(Michelet, 1846, 1974, p. 84).

Asume que inspirarse en la racionalidad campesina no significa regresar al pasado 
o una romantización de la sabiduría popular, sino más bien un punto de partida 
muy importante que ha sido olvidado y que resulta inspirador. Entiende que allí 
hay mucho que aprender sobre esa relación entre ecosistemas y culturas que los 
habitan, por ello la etnoecología resulta un apoyo clave para el ecodesarrollo. Es en 
investigación de los sistemas de producción de las sociedades agrarias y sus cuida-
dos, desde donde las/los planificadores deben aprender. La ecología, para el eco-
desarrollo, tiene dos niveles a la hora de concebir los sistemas de producción que 
intervenimos. Por un lado, las leyes y los grandes ciclos de la naturaleza que deben 
ser respetados, “lo que impone límites a la creatividad del hombre y al optimismo 
tecnológico” (Sachs, 1981, p. 12 y 13). Por otro lado, observar los ecosistemas natu-
rales y aprender de ellos resultan el mejor paradigma para todo lo que vayamos a 
concebir como intervención. Esto debía impulsar a las /los planificadores a investi-
gar los ecosistemas, todos los elementos complementarios del sistema y cerrar los 

7. La frase de Michelet que reproduce Sachs nos aproxima al pensamiento andino del Buen Vivir prove-
niente del Suma Qamaña aymara o el Sumaq Kawsay quechua o kiwchua, donde lo humano hace parte 
de la naturaleza y lo no humano se asume en hermandad y reciprocidad. Observemos que en el discurso 
del Buen Vivir se desactivan las jerarquías que el pensamiento occidental generó entre lo humano y 
lo no humano. El actual vicepresidente del Estado Plurinacional de Bolivia, David Choquehuanca, así 
lo explica: “Primero están los ríos, las piedras, los árboles, las montañas, nuestros lagos, las plantas, 
los animales. Después estamos nosotros, y nosotros somos una parte, una pequeña parte del cosmos, 
simplemente somos eso” (Choquehuanca, 2010, pp. 90-91). En esa perspectiva cada elemento de la 
naturaleza tiene su qamasa o su modo de ser. “Saben, sienten, tienen instintos. Son como personas” 
(2010, p. 100).

   
   

 S
IL

V
IN

A
 C

O
R

B
ET

TA

https://digitales.bcn.gob.ar/files/textos/OtraspublicacionesEnciclicadeFrancisco.pdf


ciclos para reducir al máximo los impactos negativos. Sachs hace eje en la comple-
mentariedad ecológica al interior de los agrosistemas.

Por ejemplo, la complementariedad ecológica se obtiene con siste-
mas de producción con policultivos asociados o intercalados; combi-
nación de agricultura, piscicultura y ganadería; la utilización a fines 
energéticos y productivos de los desechos orgánicos; uso de técni-
cas suaves; viviendo en lo posible a partir de recursos renovables y 
con efectiva renovación y con reciclaje de recursos no renovables.

¿Qué hay en las antípodas de la complementariedad ecológica? La especialización a 
ultranza dice el autor: “monocultivo y monoproducción, acompañados de una pro-
ducción excesiva de desechos y de perjuicios” (Sachs, 1981, p. 13).

¿A quién interpela el ecodesarrollo?

1. A las y los planificadores, para que cambien su visión tradicional del proceso 
productivo. Enfatiza sobre la diversidad ecosistémica y cultural y en plurales vías 
de desarrollo, con posibilidades de complementación entre las actividades proyec-
tadas y en la necesidad de confiar más en las propias fuerzas y en la originalidad 
de proyectos locales. El foco está puesto en la necesidad de incorporar un enfoque 
que permita permanecer sensibles a la diversidad biocultural del territorio, en 
vez de visiones monodisciplinares y sectorializadas que oponen lo socioeconómico 
a lo ecológico. No obstante, el cambio mayor que promueve se registra en el estilo 
tecnológico y la aplicación del criterio ecológico.

En vez de adaptar el ecosistema a tecnologías importadas que se han ensayado en 
situaciones culturales y ecológicas distintas y que suelen llevar a su destrucción y 
tener efectos sociales nefastos, trátese de cambiar de perspectiva y diseñar tecno-
logías adecuadas a las condiciones propias del medio natural y social en que serán 
utilizadas (Sachs, 1973, p. 67).

2. A las y los investigadores, Sachs interpela el estilo de investigación científica, en-
tiende que, en vez de seguir modas dictadas por centros científicos extranjeros, de-
ben apostar porque se “... aprecie especialmente la solución de problemas locales, la 
simplicidad de las técnicas propuestas y la habilidad de evaluarlas desde el punto 
de vista ecológico y cultural, y no exclusivamente por su eficiencia en términos de 
maximización del rendimiento” (1973, p. 67).



En este sentido Sachs subraya la importancia de la pluridisciplina en la inves-
tigación de los sistemas productivos. Resulta clave la formación superior y que las 
universidades trabajen en las ecozonas. En este sentido hay retos a cumplimentar 
por las instituciones científicas: concebir el desarrollo como un concepto horizon-
tal y holístico. Esto implica dos desafíos: por una parte, investigación profunda 
sobre la invención de los cotidiano y por otra, investigación sobre los nuevos 
usos de los "recursos naturales" y la elaboración de las ecotécnicas.

¿A qué llama Sachs estrategias de ecodesarrollo? Llama así a aquellas estrate-
gias diseñadas para distintas ecozonas con el objetivo de:

Un mejor aprovechamiento de los recursos específicos de cada ecozona para satis-
facer las necesidades básicas de sus habitantes, garantizando inclusive las perspec-
tivas de largo plazo mediante una gestión racional de esos recursos, en vez de una 
explotación depredadora; la reducción al mínimo de los impactos ambientales nega-
tivos, e incluso el aprovechamiento para fines productivos, en la medida de lo posi-
ble, de los efluentes y desechos; el diseño de tecnologías adecuadas para lograr tales 
objetivos (1973, pp. 66-67).

¿Cuáles son los campos de aplicación del ecodesarrollo? Son cinco campos de apli-
cación: nutrición, vivienda, energía, industrialización de recursos renovables y con-
servación de recursos. Aquí solo tomaremos uno (la vivienda) para ilustrar el modo 
en que el ecodesarrollo despliega la crítica al modo de desarrollo dominante. Es im-
portante observar que el eje de esa crítica está en la ausencia de reflexión en torno 
a la relación entre los ecosistemas y las culturas que los habitan:

Vivienda:
La situación es dramática en algunas zonas tropicales, donde no se ha hecho el me-
nor esfuerzo por dar a las ciudades y asentamientos una forma original, adaptada 
a su medio y que enfrente los problemas de clima (calor, lluvias torrenciales, en-
fermedades tropicales) mediante la organización adecuada del espacio urbano, el 
aprovechamiento de la cobertura vegetal para protegerse contra el sol y las lluvias, 
la aplicación de métodos biológicos al tratamiento de las aguas servidas, etc. La gran 
mayoría de las normas urbanísticas que rigen hoy en América Latina se han copiado 
sin mayor adaptación de modelos europeos, no obstante, las diferencias de situacio-
nes ecológicas y culturales (Sachs, 1973, pp. 68-75).

Las discusiones y los desafíos en términos de pensar las alternativas de desarrollo 
para América Latina, llevan a la CEPAL a la puesta en marcha, entre 1978 y 1980, de 
un proyecto denominado Estilos de Desarrollo y Medio Ambiente en la América 
Latina, el cual reuniría a economistas y ecólogos. Le siguieron un seminario en Chile 
(CEPAL-PNUMA) y una publicación en dos volúmenes que recogía las discusiones 
y propuestas, bajo el mismo título que el proyecto (Sunkel y Paz, 1980 y 1981). Los 
años 70 y 80 constituyeron a nivel regional décadas muy fértiles en los debates, 

   
   

 S
IL

V
IN

A
 C

O
R

B
ET

TA



pese a las dictaduras. Resulta claro que América Latina disputaba a los países de-
sarrollados las concepciones universales de desarrollo y pugnaba por marcar las 
diferencias asociadas a sus particularidades regionales.

La convicción era que la heterogeneidad de los sistemas ecológicos y cultura-
les propios debía dar lugar a visiones críticas de los modelos de desarrollo domi-
nantes y buscar alternativas de desarrollo. Durante ese tiempo se fueron gestando, 
además, espacios de debates, asociaciones y redes, entre las que se cuenta la Red 
de Formación Ambiental para América Latina y el Caribe (RFA-ALC)8 creada en 
cooperación con la UNESCO y la Oficina Regional para América Latina y el Caribe 
(ORPALC) del PNUMA. Dos documentos muy importantes surgen desde esa Red: las 
Diez Tesis sobre el Medio Ambiente en América Latina, y La Carta de Bogotá. 
Ambos documentos marcan el tenor de la discusión de ese momento9. La preocupa-
ción que unía al Pensamiento Ambiental Latinoamericano (PAL) se resumía en un 
único interrogante: ¿para qué modelos de desarrollo educan las instituciones de 
educación superior? (Corbetta, 2019).

Sobre el desarrollo sostenible

El ecodesarrollo como un enfoque que permitía pensar modelos plurales y adecua-
dos a cada ecozona fue desplazado por el concepto de desarrollo sostenible. La lite-
ratura señala que Henry Kissinger, el secretario de estado de los EE. UU., fue quien 
vetó el uso del término por resultar cuestionador del modelo dominante de produc-
ción y consumo (Vigil, s/f), acuñándose en su lugar el de desarrollo sostenible.

Este último surge oficialmente desde la Comisión Mundial sobre 
el Medio Ambiente y el Desarrollo, publicado bajo el documento 
Nuestro Futuro Común (ONU, 1987)10. 

8. La Red constituyó un programa regional de cooperación con promoción de la capacitación, la ed-
ucación y la formación ambiental donde articulaban gobiernos, universidades, sistemas educativos, 
asociaciones profesionales y organizaciones de la sociedad civil. Entre otras actividades, desde la Red 
se editará más tarde la serie Pensamiento Ambiental Latinoamericano (Leff, 2009). La colección está 
conformada por varias obras, entre las que se cuenta el Manifiesto por la Vida: por una Ética para la sus-
tentabilidad. Desde este link puede accederse a la totalidad de ellas: https://drive.google.com/drive/
folders/1rxJJ-z4TetCkGvv53_FGBJoy3V2g3Vb0?usp=sharing.

9. Desde esa Red se organizaron cinco seminarios todos con sede en Colombia. El primero de ellos fue 
titulado Seminario sobre Universidad y Ambiente.

10. Generalmente conocido como Informe Brundtland en alusión a su presidenta, Gro Harlem 
Brundtland (Noruega).

https://www.ecominga.uqam.ca/PDF/BIBLIOGRAPHIE/GUIDE_LECTURE_1/CMMAD-Informe-Comision-Brundtland-sobre-Medio-Ambiente-Desarrollo.pdf
https://drive.google.com/drive/folders/1rxJJ-z4TetCkGvv53_FGBJoy3V2g3Vb0?usp=sharing
https://drive.google.com/drive/folders/1rxJJ-z4TetCkGvv53_FGBJoy3V2g3Vb0?usp=sharing


Allí el desarrollo sostenible es definido como la satisfacción de “las necesidades de 
la generación presente sin comprometer la capacidad de las generaciones futuras 
para satisfacer sus propias necesidades”. La propuesta, en general, no cuestiona el 
crecimiento ni la economización de la naturaleza, y más bien avanza en reconocer 
la dimensión ambiental a los efectos de no comprometer las metas de crecimiento.

Sin embargo, al momento de publicarse el citado documento reemergieron 
discusiones no saldadas. Desde la Comisión de Desarrollo y Medio Ambiente de 
América Latina y el Caribe se observan que son pocos los aportes regionales que 
se incluyen en ese informe. Como reacción se decide generar otro documento que 
los represente titulado Nuestra Propia Agenda sobre Desarrollo y Medio Ambiente 
(PNUD-PNUMA-CEPAL, 1992). La crítica subrayaba que pese a representar solo el 
8 % de la población mundial, América Latina poseía —a esa fecha— una importan-
te riqueza ecosistémica que se requiere proteger y enormes de niveles de insatis-
facción de las necesidades. Se reclamó nuevamente la necesidad de cambios en 
los estilos de desarrollo y un patrón tecnológico en armonía con los ecosistemas 
(Sejenovich, et. al, 2012). La relación ambiente y desarrollo, desde la perspectiva 
regional, aparecía atravesada por un posicionamiento político “propio” para repen-
sar los alcances del denominado desarrollo sostenible. Tres títulos de la obra lo re-
sumen gráficamente: “La tierra no debe albergar un tercer mundo”; “Naturaleza sin 
fronteras: pensar como un río”; “Una historia de antaño brinda lecciones de futuro”.

Eduardo Gudynas (2002), en su obra Ecología, economía y ética del desarrollo sus-
tentable, ha hecho una interesante sistematización del concepto en cuestión desde una 
mirada histórica. Sostiene que desde la Cumbre Eco 92 de Río de Janeiro el término 
logró instalarse impactando en todos los ámbitos: generó nuevas perspectivas dentro 
de las disciplinas, distintas organizaciones privadas y públicas promoviendo prácticas 
sustentables, creación de ministerios y secretarias que llevan la denominación, carre-
ras universitarias que también recogen el término en sus títulos, entre otros.

Los más recientes acuerdos internacionales que asumen la Agenda 
2030 y los Objetivos de Desarrollo Sostenible, lo hacen parte de sus 
políticas y metas, y plantean su implementación a través de la creación 
de áreas en todos los niveles jurisdiccionales de los distintos países. 

Sin embargo, la literatura señala que, desde su primera mención formal a esta par-
te, la noción de desarrollo sostenible sirvió para argumentar visiones de diverso 
tipo, desde prácticas extractivistas de alto impacto, tanto en términos ecosistémi-
cos como de justicia social, a otras que alojan producciones alternativas con foco en 
el cuidado de la vida en todas sus formas. La difusión y apropiación del concepto 
lo volvieron plural, como también son plurales sus múltiples formas de enunciarlo: 
desarrollo sustentable, también sostenido o sostenible.

   
   

 S
IL

V
IN

A
 C

O
R

B
ET

TA



Esas múltiples formas cubren, a su vez, un abanico que va desde el manejo de 
los residuos hasta la transformación del modelo de desarrollo capitalista. Todas, 
sin embargo, coinciden en intervenir sobre la relación desarrollo y ambiente y/o la 
relación entre el uso de la naturaleza y la satisfacción de las necesidades humanas 
(Gudynas, 2009). Esa pluralidad no solo se aplica a las nociones en juego sobre de-
sarrollo y modelos productivos, sino lo que se comprende como sustentabilidad en la 
ecología y los diversos modos de habitar los territorios. La tensión entre desarrollo 
sustentable y la sustentabilidad de la vida de los ecosistemas resultan evidentes, aun-
que aun escasamente problematizados y comprendidos a la hora de debatir en mate-
ria de políticas públicas sobre qué decimos cuando decimos desarrollo sostenible.

Para recoger las implicancias de la tensión inserta en el propio tér-
mino puede verse el texto Del desarrollo sostenible a la sustenta-
bilidad ambiental (Contreras, 2014). 

Aun teniendo en cuenta las pluralidades citadas sobre la relación desarrollo y am-
biente, la literatura ha logrado identificar al menos tres grandes corrientes “para 
comprender qué está detrás del rótulo desarrollo sostenible” (Gudynas, 2011:84). 
A continuación, podemos ver una síntesis de las concepciones:

Desarrollo sostenible débil: se incorpora la dimensión ambiental. Se centra 
en soluciones técnicas tradicionales para la gestión y el gerenciamiento de los 
procesos productivos (eficientizar los usos de la energía, plantas de tratamiento 
de efluentes de fábricas, etc.), por ende, acepta modificar procesos productivos 
para disminuir el impacto ambiental. Asume que la conservación es necesaria 
para el crecimiento económico. Otorga un fuerte peso a los instrumentos econó-
micos. La naturaleza es concebida como objeto. Extiende el concepto de capital 
a la naturaleza (“capital natural”) y se apoya en estudios técnicos sobre “valora-
ción económica” de los recursos naturales. Es una posición esquiva a las impli-
cancias políticas del posicionamiento. De enfoque antropocéntrico. Utilitarista.
Desarrollo sostenible fuerte: suma a las soluciones técnicas mecanismos de 
participación social y política. Advierte que no se trata de aplicar solo instru-
mentos de gestión para reducir los impactos. Asume que la naturaleza no pue-
de ser reducida a un “capital natural”, ni que todas las valoraciones que existen 
son económicas. Advierte que al menos una parte de la naturaleza debe ser 
conservada (stock natural crítico). Reconoce que es imposible asegurar una 
sustitución perfecta entre “capital natural” y otras formas de capital de origen 
humano. Subraya, por ejemplo, la necesidad de asegurar la supervivencia de 
especies y la protección de ecosistemas críticos, más allá del uso económico 
que pudiera tener. Enfoque de débil antropocentrismo.

https://www.redalyc.org/pdf/909/90931814009.pdf
https://www.redalyc.org/pdf/909/90931814009.pdf


Desarrollo sostenible superfuerte: advierte que las soluciones técnicas son 
insuficientes frente a valoraciones plurales de la naturaleza, por ende, las solu-
ciones surgen de posicionamientos éticos y debates políticos. Reconoce que la 
naturaleza desde la perspectiva humana posee valoraciones múltiples (cultura-
les, ecológicos, religiosos o estéticos), que van más allá del valor económico. El 
proceso de decisión política asume, además de las valoraciones múltiples, que la 
naturaleza posee derechos. Así, la naturaleza es concebida como sujeto de dere-
chos: posee valor propio como especie viva, con una funcionalidad ecosistémica 
que escapa a la utilidad que le puedan dar los humanos. Desplaza la noción de 
“capital natural” por el de “patrimonio natural”. Asume que la naturaleza, en tan-
to “patrimonio natural”, es herencia de nuestros antepasados, debe ser cuidada, 
y legada a las generaciones futuras. Se desplaza desde un enfoque antropocén-
trico a uno biocéntrico, con eje en una ética para la sustentabilidad de la vida.

Cuadro 1: Resumen de las principales tendencias en desarrollo sostenible11

11. Fuente: Gudynas, Eduardo (2011), “Desarrollo, derechos de la naturaleza y Buen Vivir después de 
Montecristi”, Debates sobre cooperación y modelos de desarrollo: perspectivas desde la sociedad civil en el 
Ecuador; Weber, Graciela (ed.), Quito, Centro de Investigaciones CIUDAD y Observatorio de la Cooperación 
al Desarrollo.

   
   

 S
IL

V
IN

A
 C

O
R

B
ET

TA



Cuadro 2: Atributos claves en las corrientes del desarrollo sostenible 12

Desde este marco conceptual se propone comenzar a pensar las corrientes no como 
opuestas entre sí, sino más bien conteniéndose secuencialmente hasta aumentar a 
un máximo grado de sustentabilidad ambiental. Las definiciones según las tenden-
cias permiten ver los desplazamientos en la concepción de la naturaleza, el papel 
de la ciencia, la técnica, las implicancias políticas y los posicionamientos éticos. En 
el Cuadro 2 se detalla una batería de atributos que completa la conceptualización 
en las tres grandes tendencias.

12. Fuente: Gudynas, Eduardo (2009), “Desarrollo sostenible: posturas contemporáneas y desafíos en la 
construcción del espacio urbano”, Vivienda Popular, N.o 18, p. 14.



Apartado 3: Después del desarrollo

En materia de políticas públicas, la sustentabilidad superfuerte, como horizonte, 
inspira modos de pensar un transicionar hacia otros modelos productivos (en 
plural), donde se asegure la sustentabilidad de la vida en todas sus formas. Esto 
nos coloca en un escenario del posdesarrollo o de los posestractivismos (Escobar, 
2012). La actual Constitución de Ecuador, que reconoce los Derechos de la Natu-
raleza y el Buen Vivir, logra ofrecernos las gramáticas más interesantes en mate-
ria de corpus legal, como alternativa al desarrollo actual (Acosta, 2010; Gudynas, 
2011) o como puerta de entrada a otro mundo posible (Martínez y Acosta, 2017). 
La actual crisis ecológica es una verdadera crisis civilizatoria (PNUMA, 2003) que 
nos devuelve la violencia con que la naturaleza fue pensada desde el paradigma de 
la racionalidad moderna-instrumental. Las enfermedades zoonóticas, por ejemplo, 
expresan la respuesta de sistemas devastados y modelos productivos agroalimen-
tarios intensivos que son caldo de cultivos de virus (Svampa, en Curia, 2020). La 
naturaleza fue concebida como puro objeto a explotar, por ende, la crisis también 
es de orden epistemológico.

La crisis ambiental representa el fracaso del proyecto civilizatorio moderno y 
nos aloja en las búsquedas de alternativas al desarrollo. Ya no alcanzaría con pensar 
en modelos alternativos de desarrollo como en décadas pasadas, sino que se deberá 
explorar en un más allá del desarrollo (Esteva, 2009). El vivir bien o buen vivir, el 
Suma Qamaña en aymara (Estado Plurinacional de Bolivia) o el Sumaq Kawsay en 
quechua o kiwchua (Ecuador - Estado Plurinacional de Bolivia) son conceptos que 
provienen de otros proyectos civilizatorios. Experiencias de pueblos indígenas y 
campesinos ligados en una convivencia en complementariedad y reciprocidad con 
sus congéneres y todo lo que les rodea (Ticona, 2014).

En este sentido, nos resulta de enorme valor pedagógico conocer la 
Declaración Universal de los Derechos de la Madre Tierra, pro-
ducida a instancias de la Conferencia Mundial de los Pueblos sobre el 
Cambio Climático y los derechos de la Madre Tierra, en Cochabamba, 
Bolivia (2010). La citada Declaración define los derechos de la Natura-
leza y las obligaciones que, como seres humanos, tenemos hacia ella.

Esta posición da un salto cualitativo sobre la Declaración Universal 
de los Derechos Humanos (DD. HH.), pues, como dice Michele Serres 
(1991), la DD. HH. ha tenido el mérito de decir: “cualquier hombre”, y 
la debilidad de pensar: “solo los hombres”.

   
   

 S
IL

V
IN

A
 C

O
R

B
ET

TA

https://gaiacr.org/wp-content/uploads/2016/03/Declaratión-Universal-de-Derechos-de-la-Madre-Tierra-sp.pdf
https://www.un.org/es/about-us/universal-declaration-of-human-rights
https://www.un.org/es/about-us/universal-declaration-of-human-rights


La propuesta de sustentabilidad superfuerte requiere, por cierto, un ejercicio 
de diálogo con otros saberes productivos y otros tipos de economías, un ejer-
cicio de interaprendizaje que posibilite desaprender y aprender lo sabido (de 
Souza Santos, 2018): por un lado, tomar distancias de la tradición eurocéntrica en 
sus modos de conocer, de ser, de habitar, pero sin descartarla y, por otro, construir 
proximidades con los Sures, que nos permitan conocer y diseñar futuros desde las 
experiencias históricamente subalternizadas, pero que proponen otra compren-
sión de las cosas del mundo. Un pequeño fragmento sobre la definición andina de la 
tecnología nos devuelve a aquella idea del ecodesarrollo de dejarse educar por los 
propios ecosistemas para generar las tecnologías adecuadas: “En un proceso cós-
mico de reciprocidades surge y se desarrolla el milagro de la vida. ´Saber cultivar la 
vida´, así es la definición andina más breve de la tecnología (…) ‘saber criar y saber 
dejarse criar’” (Grillo, 1991, en van Kessel y Condori Cruz, 1992).

Un cierre que es apertura

El desafío pasa por asumir que existe una multiplicidad de modelos productivos 
que son resultado de la relación entre pluralidades culturales y ecosistémicas; que 
esas relaciones no se dan en igualdad de condiciones, sino que están mediadas por 
relacionales de fuerza en el acceso, apropiación, producción, distribución, uso y 
gestión de los bienes comunes. Los conflictos ambientales son pura expresión de 
las asimetrías distributivas en el goce de los bienes comunes, pero también del con-
flicto que nuestra forma de habitar generó con la vida.

La implementación de la Ley Yolanda nos reabre la posibilidad de reinstalar 
la discusión sobre el modelo de desarrollo y su relación con la sustentabilidad de 
la vida, así como la necesidad de pensar una nueva arquitectura educativa capaz 
de hacerle lugar a otros saberes, otras epistemologías y otros modos de producir 
y habitar. Una educación (ambiental) crítica que no se transforme en instrumento 
de los mismos desarrollos que generaron la tragedia ambiental (AA. VV., 2020) que 
atravesamos.

 



Bibliografía

ACOSTA, Alberto (2010), El Buen Vivir en el camino del post-desarrollo: una lectura desde 
la Constitución de Montecristi, Quito, Fundación Friedrich Eber, FES-ILDIS.

AA. VV. (2020), La tragedia ambiental de América Latina y el Caribe. Santiago, CEPAL/Euro-
clima. Disponible en https://repositorio.cepal.org/bitstream/handle/11362/46101/1/
S2000555_es.pdf.

BATESON, Gregory (1979), Mind and Nature: A Necessary Unity, New York, E.P. Dutton.

BREIDLID, Anders (2016), Educación, conocimientos indígenas y desarrollo en el Sur glo-
bal: cuestionando los conocimientos para un futuro sostenible, Buenos Aires, CLACSO. 
Disponible en https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/se/20161124025854/Edu-
cacionConocimientoIndigenas.pdf.

CHOQUEHUANCA, David (2010), “Sumak Kawsay - el Buen Vivir”, en Ministerio de Re-
laciones Exteriores, Vivir bien: mensaje y documentos sobre el Vivir Bien 1995-2010, 
Serie Diplomacia por la Visa 3, La Paz, Ministerio de Relaciones Exteriores.

CORBETTA, Silvina (2015), “Pensamiento ambiental latinoamericano y educación am-
biental”, Voces en el Fénix, 6(43).

— (2019), “Educación y ambiente en la educación superior universitaria: tendencias en 
clave de la perspectiva crítica latinoamericana”, Revista Educación, 43(1). https://
doi.org/10.15517/revedu.v43i1.29143.

CURIA, Dolores (25 de mayo de 2020), “La humanidad vive tiempos de descuento”, 
Página/12. Disponible en https://www.pagina12.com.ar/268036-la-humani-
dad-vive-tiempos-de-descuento.

DE SOUSA SANTOS, Boaventura (2018), “Introducción a las Epistemologías del Sur”, 
Epistemologías del Sur, Coímbra, CLACSO/CES.

ESCOBAR, Arturo (2012), “Más allá del desarrollo: postdesarrollo y transiciones hacia el 
pluriverso”, Revista de Antropología Social, 21, pp. 23-62. https://doi.org/10.5209/
rev_RASO.2012.v21.40049.

ESTENSSORO, Fernando (2015), “El ecodesarrollo como concepto precursor del desa-
rrollo sustentable y su influencia en América Latina”, UNIVERSUM, 30(1), Univer-
sidad de Talca, pp. 81-99. Disponible en https://scielo.conicyt.cl/pdf/universum/
v30n1/art_06.pdf.

ESTEVA, Gustavo (1996) “Desarrollo”, Diccionario del desarrollo: una guía del conoci-
miento como poder, PRATEC, Perú, p. 36. Disponible en https://www.uv.mx/mie/
files/2012/10/SESION-6-Sachs-Diccionario-Del-Desarrollo.pdf.

https://repositorio.cepal.org/bitstream/handle/11362/46101/1/S2000555_es.pdf
https://repositorio.cepal.org/bitstream/handle/11362/46101/1/S2000555_es.pdf
https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/se/20161124025854/EducacionConocimientoIndigenas.pdf
https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/se/20161124025854/EducacionConocimientoIndigenas.pdf
https://doi.org/10.15517/revedu.v43i1.29143
https://doi.org/10.15517/revedu.v43i1.29143
https://www.pagina12.com.ar/268036-la-humanidad-vive-tiempos-de-descuento
https://www.pagina12.com.ar/268036-la-humanidad-vive-tiempos-de-descuento
https://doi.org/10.5209/rev_RASO.2012.v21.40049
https://doi.org/10.5209/rev_RASO.2012.v21.40049
https://scielo.conicyt.cl/pdf/universum/v30n1/art_06.pdf
https://scielo.conicyt.cl/pdf/universum/v30n1/art_06.pdf
https://www.uv.mx/mie/files/2012/10/SESION-6-Sachs-Diccionario-Del-Desarrollo.pdf
https://www.uv.mx/mie/files/2012/10/SESION-6-Sachs-Diccionario-Del-Desarrollo.pdf


— (2009), “Más allá del desarrollo: la buena vida”, América Latina en Movimiento, 
33(445), pp. 1-5.

GALESKI, Boguslaw (1971), “Social Organization and Rural Social Change”, Pea-
sant and peasant societies: Selected Readings, Shanin, T. (comp.), Penguin Books, 
Harmondsworth, pp. 115-137.

GÓMEZ CONTRERAS, Jennifer (2014). “Del Desarrollo Sostenible a la Sustentabi-
lidad Ambiental”. Revista de la Facultad de Ciencias Económicas: Investigación y 
Reflexión, XXII(1),115-136. Disponible en: https://www.redalyc.org/articulo.
oa?id=90931814009.

GONZÁLEZ GAUDIANO, Edgar (1989), “La Carta de Bogotá sobre Universidad y Medio 
Ambiente”, Revista de la Educación Superior, 18 (71), 1-4.

— (2007), Educación ambiental: trayectorias, rasgos y escenarios, México, Instituto de 
Investigaciones Sociales de la Universidad Autónoma de Nuevo León / Plaza y Valdés.

GRILLO, Eduardo (1991), La cosmovisión andina de siempre y la cosmología occidental 
moderna, Lima, Pratec.

GUDYNAS, Eduardo (2002), Ecología, Economía y Ética del Desarrollo Sostenible, Buenos 
Aires, Ediciones MarinaVilte-CTERA.

— (2009), “Desarrollo sostenible: posturas contemporáneas y desafíos en la construc-
ción del espacio urbano”, Vivienda Popular, 18, Montevideo, pp. 12-19. Disponible en 
http://www.gudynas.com/publicaciones/GudynasDesaSustVPopular09.pdf.

— (2011), “Desarrollo, derechos de la naturaleza y Buen Vivir después de Montecristi”, 
Debates sobre cooperación y modelos de desarrollo: perspectivas desde la sociedad 
civil en el Ecuador, Weber, Graciela (ed.), Quito, Centro de Investigaciones CIUDAD y 
Observatorio de la Cooperación al Desarrollo.

GUTIÉRREZ Garza, Esthela y González Gaudiano, Edgar (2010), De las Teorías del Desa-
rrollo al Desarrollo Sustentable, México, Siglo XXI-UANL.

HERRERA, Amílcar, et al. (1976), Modelo Mundial Latinoamericano, Argentina, Fundación 
Bariloche.

LEFF, Enrique (2009), Pensamiento Ambiental Latinoamericano, en VI Congreso 
Iberoamericano de Educación Ambiental, San Clemente del Tuyú, Argentina.

MARTÍNEZ, Esperanza y ACOSTA, Alberto (2017), “Los Derechos de la Naturaleza como 
puerta de entrada a otro mundo posible”, Revista Direito e Práx, Río de Janeiro, 08(4), 
pp. 2927-2961. Disponible en https://www.scielo.br/j/rdp/a/DQvjXNFmCnhVx-
v4HxmhZsvB/?format=pdf&lang=es.

https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=90931814009
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=90931814009
http://www.gudynas.com/publicaciones/GudynasDesaSustVPopular09.pdf
https://www.scielo.br/j/rdp/a/DQvjXNFmCnhVxv4HxmhZsvB/?format=pdf&lang=es
https://www.scielo.br/j/rdp/a/DQvjXNFmCnhVxv4HxmhZsvB/?format=pdf&lang=es


MEADOWS, D. H., et al. (1972), Los límites del crecimiento: informe al Club de Roma sobre 
el predicamento de la humanidad, Nueva York, Universe Books.

MONTILLA, Pablo (2020), “Desarrollo, sustentabilidad y metabolismo social: polise-
mia, contradicciones y alternativas”, Administración Pública Y Sociedad (APyS), 10, 
pp. 03–17. Disponible en https://revistas.unc.edu.ar/index.php/APyS/article/
view/28719.

PAPA FRANCISCO (25 de mayo, 2015), Carta encíclica Laudato Si’ del Santo Padre Fran-
cisco sobre el cuidado de la casa común. Disponible en https://bcn.gob.ar/uploads/
OtraspublicacionesEnciclicadeFrancisco.pdf.

PERÓN, Juan (1972), Mensaje a los Pueblos y los Gobiernos del Mundo. Disponible en 
https://www.patagonia3mil.com.ar/wp-content/uploads/documentos2/Men-
saje%20ambiental%20a%20los%20Pueblos%20y%20Gobiernos%20del%20
mundo%20-%20Peron%201972.pdf.

PNUMA (2003), Manifiesto por la Vida: por una ética para la Sustentabilidad, México, 
Programa de las Naciones Unidas para el Medio Ambiente. Disponible en https://
goo.gl/BJ9go4.

PNUMA/IINCTAD (1974), Declaración de Cocoyoc, Simposio, México, del 8 al 12 de oc-
tubre de 1974.

SACHS, Ignacy (1973), “Ecodesarrollo: un aporte a la definición de estilos de desarrollo 
para América Latina”, Documento, Santiago de Chile, CEPAL.

SACHS, Ignacy (1981), "Ecodesarrollo: concepto, aplicación, beneficios y riesgos", Agri-
cultura y Sociedad, 18, pp. 9-32.

SEJENOVICH, Héctor; SLUTZKY, Beatriz y CABRERA, Sonia (2012), “Rescatando la histo-
ria perdida. El pensamiento ambiental latinoamericano a la luz de las contradiccio-
nes actuales del desarrollo”, Colección ENGOV, Informes de Investigación n.o D.WP6.2. 
Disponible en http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/engov/20131216123606/
RescatandoLaHistoriaPerdida.pdf.

SERRES, Michel (2004), El contrato natural, Valencia, PRE-TEXTOS.

TICONA, Esteban (2014), “‘El Vivir bien’ o ‘El Buen Vivir’. Algunas disquisiciones teó-
ricas”, Cultura y Naturaleza, Montenegro Martínez, Leonardo (ed.), Bogotá, Jardín 
Botánico José Celestino Mutis.

TRUMAN, Harry (1949), Discurso inaugural, Presidencia de EE. UU. Disponible en 
https://perio.unlp.edu.ar/catedras/planipoliticasdecom/wp-content/uploads/
sites/162/2020/08/Discurso-Inaugural-Truman.pdf.

UNESCO/PNUMA-RFA-ALC (1985), Las diez tesis sobre el Medio Ambiente en América 
Latina y el Caribe, Bogotá.

https://revistas.unc.edu.ar/index.php/APyS/article/view/28719
https://revistas.unc.edu.ar/index.php/APyS/article/view/28719
https://bcn.gob.ar/uploads/OtraspublicacionesEnciclicadeFrancisco.pdf
https://bcn.gob.ar/uploads/OtraspublicacionesEnciclicadeFrancisco.pdf
https://www.patagonia3mil.com.ar/wp-content/uploads/documentos2/Mensaje%20ambiental%20a%20los%20Pueblos%20y%20Gobiernos%20del%20mundo%20-%20Peron%201972.pdf
https://www.patagonia3mil.com.ar/wp-content/uploads/documentos2/Mensaje%20ambiental%20a%20los%20Pueblos%20y%20Gobiernos%20del%20mundo%20-%20Peron%201972.pdf
https://www.patagonia3mil.com.ar/wp-content/uploads/documentos2/Mensaje%20ambiental%20a%20los%20Pueblos%20y%20Gobiernos%20del%20mundo%20-%20Peron%201972.pdf
https://goo.gl/BJ9go4
https://goo.gl/BJ9go4
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/engov/20131216123606/RescatandoLaHistoriaPerdida.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/engov/20131216123606/RescatandoLaHistoriaPerdida.pdf
https://perio.unlp.edu.ar/catedras/planipoliticasdecom/wp-content/uploads/sites/162/2020/08/Discurso-Inaugural-Truman.pdf
https://perio.unlp.edu.ar/catedras/planipoliticasdecom/wp-content/uploads/sites/162/2020/08/Discurso-Inaugural-Truman.pdf


VAN KESSEl, Juan y CONDORI CRUZ, Dionisio (1991), Criar la vida: trabajo y tecnología 
en el mundo andino. Disponible en https://docer.com.ar/doc/ns5ve0n.

VIGIL, Nila (s/f), “Perú: sobre el concepto de desarrollo sostenible y pueblos indígenas”. 
Disponible en https://www.servindi.org/actualidad/opinion/1570.

https://docer.com.ar/doc/ns5ve0n
https://www.servindi.org/actualidad/opinion/1570


Juan 
Domingo 

Perón
Mensaje ambiental

a los pueblos y gobiernos
del mundo

Madrid, 21 de febrero de 1972



Cada nación tiene derecho al uso soberano de 
sus recursos naturales. Pero, al mismo tiempo, 
cada gobierno tiene la obligación de exigir, a sus 
ciudadanos, el cuidado y utilización racional de 
los mismos. El derecho a la subsistencia individual 
impone el deber hacia la supervivencia colectiva, 
ya se trate de ciudadanos o pueblos.



ANALÍA PIRONDO

Licenciada en Ciencias Biológicas (FACENA-UNNE) y doctora en Recursos Na-
turales (FCA-UNNE). Actualmente reside en la provincia de Corrientes, donde 
se desempeña como profesora adjunta responsable de la cátedra de Antro-
pología Física y Cultural (FACENA-UNNE), y como investigadora asistente del 
CONICET en el Instituto de Botánica del Nordeste.
Su investigación se centra en la comprensión de las interacciones que se es-
tablecen entre la diversidad biológica y cultural en distintas zonas rurales de 
Corrientes, donde habitan comunidades criollas e indígenas.
La autora continúa trabajando en el Iberá con temáticas afines desde la pers-
pectiva biocultural, que buscan comprender la interrelación entre las personas 
y su ambiente. 

SOBRE LA AUTORA  



Vivir en Iberá: 
bonanzas, virtudes y 
conflictos

Los Esteros del Iberá, lejos de ser solamente el refugio de flora y fauna emblemá-
tica, son también el hogar de hombres y mujeres que mantienen una relación pro-
funda y ancestral con su entorno. Esta conexión se refleja en las sabidurías locales 
y en las actividades cotidianas que, impregnadas en el paisaje, dan testimonio de la 
presencia histórica de los habitantes del Iberá desde tiempos remotos.

Hablar de los habitantes del Iberá implica, inevitablemente, reconocer su vín-
culo con la tierra, el agua y todo lo que conforma el paisaje ibereño. Esta relación, 
intrínseca e inquebrantable, no solo da sentido e identidad a la vida de los habitan-
tes, sino también al paisaje. De esta manera, este círculo vicioso revela la existencia 
de una conexión armoniosa entre ambos, que se materializa en normas y reglas que 
regulan el uso de la tierra, los recursos naturales y las relaciones entre las personas 
entre sí y el ambiente. Es importante mencionar que muchos de estos intercambios 
están sustentados en un principio de reciprocidad guiado por la cosmovisión gua-
raní que permea la vida de los habitantes ibereños (Pirondo y Keller, 2014). 

La lengua materna, el guaraní, con su abanico de sonidos, gestos y silencios 
es la responsable de atesorar, convocar y compartir los saberes tradicionales para 
vivir en los Esteros del Iberá. Está ligada al paisaje a partir de designaciones en 
guaraní o híbridas guaraní-español, atribuidas a diferentes elementos o aconteci-
mientos que ocurrieron en el sitio. Ejemplo de ello son los montes o bosques en 
los que alguna característica sobresaliente generó una designación especifica: ka’ay 
viejo (viejo fragmento de monte), Ka’ay chipe (monte aplanado). Esta nutrida topo-
nimia local resulta esencial para moverse o llevar adelante cualquier actividad en el 
territorio, pues presenta grandes extensiones con espacios discontinuos plagados 



de espejos de agua que, aun pareciendo el absoluto o la nada, cumplen diferentes 
funcionalidades para sus habitantes (Pirondo y Keller, 2014).

Todo el conjunto de familias que forman la comunidad se comporta como nú-
cleo comunitario mayor en el cual se realiza o construyen las relaciones políticas, 
sociales y económicas. Cada comunidad tiene un territorio de uso que es producto 
de un asentamiento histórico y una designación que la distingue. 

Para su subsistencia las comunidades continúan haciendo uso común del te-
rritorio y sus recursos naturales. Dentro de las actividades tradicionales se desta-
can la conformación de chacras y huertas con cultivos locales. El manejo de estos 
sistemas mantiene características residuales antiguas, como la asociación especí-
fica de cultivos, calendarios lunares, cercados naturales, y la casi nula utilidad de 
insumos externos como plaguicidas o fertilizantes. Asimismo, continúan con la caza 
de animales silvestres para consumo familiar, la pesca y la recolección de produc-
tos forestales maderables y no maderables. Estos últimos son indispensables como 
insumos para la elaboración de elementos utilizados en carpintería, artesanías, me-
dicinas, alimentos, etc. 

Otra de las prácticas locales que aún perdura es el manejo trashumante del ga-
nado. Para ello aprovechan las pequeñas lomadas que presenta la llanura denomi-
nadas con frecuencia como “islas”, y el detallado conocimiento del paisaje para tras-
ladar los animales y aprovechar pasturas en los diferentes estadios del humedal. 

Como es costumbre, los excedentes que genera cada familia se convidan o 
bien se intercambian —a través de un trueque— por otros productos faltantes en la 
casa, entre los miembros de la comunidad. De tal forma, esta actividad complemen-
ta las economías familiares aportando lo que falta, incluyendo también diferentes 
conocimientos que son vitales para subsistir en el Iberá. 

La medicina casera es imprescindible en la vida de los lugareños. Para ello uti-
lizan plantas medicinales y otros elementos de origen animal, a partir de los cuales 
se elaboran preparaciones que suelen consumirse en el mate o en té. Las plantas 
medicinales utilizadas son recolectadas en el monte o cultivadas en los alrededores 
de la vivienda (Pirondo et al., 2018). Algunas de estas plantas, además, tienen usos 
mágico-religiosos que pueden curar o ahuyentar los males, mientras que otras sir-
ven para traer bonanzas y bondades (Furlan y Pirondo, 2020). 

Es importante aclarar que la religiosidad, presente en la vida cotidiana de es-
tas comunidades, no solo se refiere a aspectos de la medicina tradicional, sino que 
se la puede identificar ocupando distintos roles fundamentales en cada una de las 
vivencias individuales. 

No hay un dogma definido, aunque actualmente es común observar muchos 
elementos del catolicismo en las comunidades. Estos responden a un sincretismo 
integrado por elementos propios de esta religión junto a aquellos provenientes de 
las creencias guaraníes, lo cual ha aportado al proceso de etnogénesis a lo largo del 
tiempo (Bartolomé, 2009).

A
N

A
LÍ

A
 P

IR
O

N
D

O



La peculiaridad del paisaje requiere una manera específica de organizar los 
modos de residir y de llevar adelante las diversas actividades. Es por ello que ubicar 
la vivienda necesita de la memoria local, la cual tiene registro de los sitios “altos” no 
inundables durante las pulsaciones del humedal, atendiendo incluso a los límites 
históricos de la cota hídrica. Además, aunque las distancias no lo hagan evidente 
para cualquier foráneo, la vivienda ibereña no se halla aislada del asentamiento 
comunitario, sino que forma parte de todo el sistema social y espacial que relaciona 
a la casa, el modo de vida, el asentamiento, el paisaje y la historia del lugar. En este 
sentido, si ubicamos la casa como punto inicial, de manera concéntrica se va hallar 
rodeada de los espacios de cultivo y lagunas; luego, un poco más alejado, el resto 
de los ambientes como son las isletas de monte, cañadas, esteros, y el pastizal de 
donde se obtienen otros recursos (Pirondo y Keller, 2014).

El diseño de las viviendas es sencillo y austero, ya que responde a la forma 
de vivir y de vincularse con el ambiente, además de encontrarse fuertemente in-
fluenciado por el clima cálido y húmedo presente en la mayor parte del año. Son 
construcciones pequeñas de una o dos habitaciones, que se edifican con vegetales 
de distinto tipo y barro. Cumplen, especialmente, la función de almacenar víveres o 
enseres, resguardar los pequeños altares familiares y de dormitorio, solamente en 
la época más fría del año o en las noches lluviosas del estío. El resto del tiempo don-
de se “está” es bajo la sombra de los árboles que rodean la vivienda. En ocasiones, 
algunas presentan un “quinchado” o estructura techada abierta, a dos aguas, que se 
utiliza en los momentos del año en los que hace frío o llueve y donde se ubica el fo-
gón para preparar las comidas y calentar el agua para el mate. Este espacio abierto 
es el sitio en el que se reúne la familia, se recibe la visita y se celebran los días festi-
vos del año, como el día del santo que protege a la familia y otros acontecimientos 
(Pirondo et al., 2022; 2023).

Por último, es importante mencionar que, si bien las plantas y los animales se 
utilizan como fuente de recursos, también se los considera parte de su entorno y de 
sus vidas. Así las plantas y los animales no solo alimentan, también curan, cuidan, 
acompañan y protegen. Esta conexión conforma la identidad del habitante del este-
ro, quien entiende el territorio como parte de su modo de ser, ya que en él se dan las 
condiciones para su existencia. La tierra no solo le provee recursos, sino que tam-
bién le brinda abrigo y cobijo. De la misma manera, se establece la organización de 
la vida de las familias dentro de las comunidades, que se sustenta en la ayuda mutua 
entre parientes, consanguíneos y vecinos, de hecho, la mayoría de las actividades se 
realizan de forma colaborativa y sus productos son compartidos.



Uso del territorio ancestral

La presencia numerosa de topónimos, caminos históricos, sitios de uso comuna-
les, entre otros elementos, ponen de manifiesto un largo periodo de tiempo y de-
dicación con que fue aprehendido y construido el territorio en el que actualmente 
llevan adelante sus vidas los habitantes del Iberá. Esta construcción territorial no 
solo evidencia una continuidad histórica, sino que además lleva implícita la idea de 
un territorio común, donde las comunidades realizan un manejo colectivo de sus 
recursos naturales con una percepción del paisaje en la que diferencian sitios con 
distinta significancia. De esta manera la configuración espacial del habitar incluye 
los espacios domésticos y los lugares pocos accesibles o alejados, que también son 
anexados en la práctica de subsistencia. Se rompe así la idea dualista propuesta por 
la ciencia occidental, de lo doméstico y selvático, abordando una concepción más 
amplia, presente en la cosmología de los pueblos tradicionales, tal como fue plan-
teado por Descola (2005).

Esta forma de habitar el territorio a lo largo del tiempo ha permitido la consoli-
dación de una estrategia de uso del espacio y los recursos que autores como Toledo 
y Barrera-Bassols denominan “estrategia de uso múltiple” (2008). Esta táctica es 
adecuada a la heterogeneidad espacio-temporal presente en el paisaje ibereño, y 
garantiza el sostenimiento de las comunidades ibereñas en el tiempo. De esta ma-
nera, aseguran la disponibilidad de los recursos en temporadas en las que ocurren 
fenómenos ordinarios o extraordinarios, y mantienen el ecosistema en equilibrio. 
Por ello, las comunidades necesitan un espacio extendido, sin interrupciones, en 
donde establecer las sinergias necesarias para asegurar la resiliencia del sistema 
socioecológico (Davidson-Hunt y Berkes, 2003). Además, garantizan la reproducción 
de los modos de vida que generan el equilibrio propicio para la conservación de la 
diversidad biológica y cultural. Tal como lo establece el axioma biocultural propuesto 
por Nietschmann (1992), en el cual se vinculan ambas diversidades.

Sin embargo, en los últimos años se reconocen diferentes problemáticas re-
lacionadas con la fragmentación y limitación en el uso del espacio por parte de las 
comunidades. Estas alteran la dinámica tradicional sobre el uso del territorio, po-
niendo en riesgo la estrategia de uso múltiple y el sostenimiento de las comunida-
des a futuro. Una de las principales causas se relaciona con el avance de la frontera 
ganadera y forestal, al igual que la toma de decisiones externas y ajenas a las co-
munidades, que consideran el territorio como un espacio “marginal y vacío”, facili-
tando el ingreso de inversiones orientadas a la explotación del paisaje sin tener en 
cuenta el equilibrio establecido por las comunidades y los ambientes presentes en 
el Iberá (Pirondo, 2012). Como consecuencia, en numerosas familias se reduce su 
capacidad de aprovechamiento de los recursos y muchas de las prácticas tradicio-
nales se reducen o eliminan, llevando a optar por un estilo de vida más sedentario, 

A
N

A
LÍ

A
 P

IR
O

N
D

O



con impactos negativos en la transmisión de conocimientos y en los intercambios 
comunitarios. De hecho, y como ocurre en otras zonas rurales, comienzan a optar 
por una economía dual que incluye, además de las actividades tradicionales, la rea-
lización de trabajo asalariados —en general llevado adelante por los hombres—. La 
característica general de estos trabajos es que son temporarios, los llaman “chan-
gas” y los desarrollan en el pueblo o en estancias cercanas a la comunidad. A pesar 
de ser ocasionales, son considerados necesarios ya que, si bien el uso del dinero es 
nulo o mínimo, se precisan para adquirir alimentos envasados en los almacenes, 
como fideos, arroz, yerba, entre otros elementos de la vivienda, como pueden ser 
algunos artículos de limpieza.

Por otro lado, sobre todo en los últimos años, el turismo también ha emer-
gido como otro factor que contribuye a la fragmentación del territorio. Si bien las 
grandes dimensiones del Iberá ayudan a menguar el impacto negativo que podría 
ocasionar la llegada masiva de visitantes, las intervenciones o planificaciones so-
bre las actividades turísticas sin consulta previa a las comunidades les ocasionan 
descontento. Estas generan grandes impactos en el modo de vida ibereño debido a 
las restricciones en las actividades tradicionales como la caza, la pesca, el manejo 
trashumante del ganado y el acceso a ciertos espacios de uso comunitario, a la vez 
que se intensifican las disputas sobre quiénes controlan y definen las forma de uso 
del territorio, al igual que los modos de producción y distribución de los beneficios 
económicos que genera la puesta en valor del paisaje Iberá, históricamente mode-
lado y preservado por las poblaciones locales (García Canclini, 1999).

Al respecto se han realizado trabajos participativos con las comunidades refe-
ridos al uso del territorio. A partir del trazado de mapas, se pueden ver elementos y 
sitios históricos que han dejado de usarse como consecuencia de la prohibición a la 
libre circulación por el territorio. Muchos de estos caminos actualmente se encuen-
tran cerrados y, aunque en algunos casos estén abiertos o se permita circunstancial-
mente su circulación, quedaron fuera del acceso diario para las comunidades y ya 
no pueden hacer uso de los sitios significantes. 

Para ejemplificar esta problemática se puede ver la línea de tiempo (Fig. 1) 
realizada por la comunidad de Yahaveré. Esta evidencia algunos de los aconteci-
mientos que influyeron en la pérdida y fragmentación del territorio. Es necesario 
esclarecer que estos eventos narrados por los pobladores son consecuencias de 
otros eventos más antiguos que delimitaron los espacios actuales. Tal como lo des-
criben los diversos autores Poenitz (2012), Bortoluzzi (1997) y Maeder (1981), en 
el siglo XIX el habitante del estero se vio imposibilitado de adquirir la propiedad de 
las tierras, ya que su adjudicación privilegiaba a los pobladores que tuvieran algún 
capital. A consecuencia quedaron disponibles para los pobladores del estero solo 
las tierras fiscales, sectores no aptos para prácticas ganaderas o agrícolas por sus 
características de anegabilidad y de difícil acceso. Al respecto, uno de los lugareños 
refiere: “en periodos de seca, todos quieren venir al paraje, pero cuando viene la 



crecida, todos se van…”. En esta línea de tiempo no se pudo precisar una fecha exac-
ta del comienzo del éxodo rural que sufrió y aún sufre el paraje. De todas maneras, 
los participantes de ella sugirieron que este debía incluirse como un evento, ya que 
modifico el uso del territorio, pero de forma constante y transversal a todos los 
sucesos históricos señalados.

Fig. 1. Línea historia sobre los acontecimientos más importantes vividos en el territorio, que fuera ela-
borada a partir de la participación de los miembros de la comunidad de Yahaveré. Imagen tomada del 
trabajo publicado por Pirondo y Keller (2014). 

Reemergencia indígena

Todas las singularidades expuestas demuestran que los ibereños han logrado adap-
tarse de forma estratégica sin renunciar al mundo propio, y aprovechando las no-
vedades a fin de contribuir a su reproducción a partir de la mejora que ese nuevo 
mundo implica (Bartolomé, 2006). Tal plasticidad y capacidad adaptativa es la que 
le ha generado una identidad propia, desafiando el “mito del mestizaje” entendido 
como la realización generalizada de una síntesis racial y cultural en toda América 
Latina, que nutrió una visión estática y alimentó la idea de la desaparición de la 
mayoría de las culturas prehispánicas (Bartolomé, 2006). En este sentido muchas 
de las comunidades que habitan el Iberá son parte de la reemergencia indígena 
actual que se vive en la provincia de Corrientes, la cual no solo responde a una re-
producción de prácticas tradicionales y la conservación de un conjunto de objetos, 

A
N

A
LÍ

A
 P

IR
O

N
D

O



costumbres, tradiciones, sino también a la integración de los nuevos elementos que 
han ido adaptando a sus formas de vida según las circunstancias que se les fueron 
presentado. 
Así es como en Corrientes este proceso se ha venido produciendo a lo largo del 
tiempo sin una fecha precisa de inicio, ni tampoco por un deseo ferviente de ser 
indígena, sino como parte de tradición familiar y comunitaria que se mantiene si-
gilosamente en cada vivencia, en la palabra guaraní, en la música, en las creencias, 
en el uso del territorio, pero sobre todo en las ganas de vivir como siempre se ha 
vivido (Pirondo, 2022). 
Tal como lo viene haciendo la reemergencia de los pueblos indígenas en toda América 
Latina, las comunidades ibereñas han comenzado a fortalecer sus procesos organi-
zativos para movilizarse en defensa de sus derechos. Al mismo tiempo, enfrentan y 
buscan resignificar los estereotipos negativos arraigados en el imaginario cultural. 
Dentro de sus principales demandas está presente el derecho a la tierra no solo como 
medio de producción, sino como escenario de vida en el cual desarrollar su autono-
mía. Mientras que otra de las peticiones es la inclusión de su participación en la toma 
de decisiones sobre los asuntos que tengan que ver con el territorio que habitan des-
de tiempos antiguos, en el cual se fueron creando diferentes figuras de conservación 
del patrimonio natural sin consulta previa a las comunidades preexistentes. 

A modo de cierre

Para comprender el Iberá, hace falta más que conocer la flora y la fauna. Hay un uni-
verso infinito de relaciones que vinculan el ambiente a las formas de vida, de sentir 
y de vivir el paisaje. Las listas y descripciones exhaustivas de plantas o animales 
tienen poco sentido si no entendemos las relaciones que ocurren entre estos y las 
personas que habitan el territorio desde siempre.

De hecho, la ocupación actual del Iberá responde a una serie de procesos inte-
rrelacionados que poco tiene en cuenta a las comunidades locales y que ha modifi-
cado las formas tradicionales de apropiación y uso del territorio. 

La pérdida de acceso a los recursos, la imposición de infraestructuras ajenas a 
la dinámica local y la mercantilización del paisaje a través del turismo han generado 
transformaciones profundas que desafían la sostenibilidad socioecológica del área. 

Frente a estas problemáticas, resulta fundamental repensar estrategias de 
gestión territorial para garantizar la participación de las comunidades en la toma 
de decisiones y promover un desarrollo más equitativo e integrado del Iberá. Es 
necesario incluir a las comunidades que allí habitan como parte del funcionamiento 
del ecosistema para comprender el área desde una perspectiva local y lograr una 
adecuada apropiación de la historia, más que asumir una actitud defensiva de solo 
rescate o preservación.



Bibliografía

BARTOLOMÉ M., Parientes de la selva, los Guaraníes Mbya de la Argentina. Ed. Ceaduc, 
Asunción, 2009.

BARTOLOMÉ M., Procesos interculturales. Antropología política del pluralismo cultural 
en América Latina, Editorial Siglo XXI, Buenos Aires, 2006.

BORTOLUZZI M., “Mariscadores del Iberá, el ocaso de una tradición”, Tesis de Grado, 
Universidad Nacional de Misiones, Posadas, 1997.

DAVIDSON-HUNT I., BERKES. F., Nature and society through the lens of resilience: toward 
a human-in-ecosystem perspective. In Navigating social-ecological systems: building 
resilience for complexity and change, eds. Berkes F., Colding J. and C. Folke. New York: 
Cambridge University Press, 2003.

FURLAN V., PIRONDO A., “Vínculos y relaciones intracomunitarias a través del uso de 
plantas protectoras: Formas de construir diversidad desde los sistemas agroforesta-
les familiares”, Ethnobotany Research and Applications, 19:24, 2020.

GARCÍA CANCLINI N., “Los usos sociales del patrimonio cultural”, en El patrimonio cul-
tural de México, comp. Florescano, E., Fondo de Cultura Económico, México, 1993.

MAEDER E., Historia económica de Corrientes en el periodo virreinal: 1776-1810, Acade-
mia Nacional de la Historia, Buenos Aires, 1981.

NIETSCHMANN B., “The interdependence of biological and cultural Diversity”, Occasio-
nal Paper 21, Center for World Indigenous Studies, 1992.

PIRONDO A., ROJAS L. y KELLER H., “Diversidad vegetal, estructura, y usos complemen-
tarios en “cercos” realizados por comunidades tradicionales en los Esteros del Iberá 
(Corrientes, Argentina)”, Bonplandia 31(1): 55-68., 2022.

PIRONDO A., ROJAS L. y KELLER H., “La vivienda tradicional en la región de Iberá desde 
un enfoque etnobotánico: aportes a la conservación biocultural”, Bonplandia, 32 (2) 
133–146, 2023.

PIRONDO A., MICHLIG S.A., MARTÍN S.G. y KELLER H., “Constitution and characteristics 
of the Ibereño herbolarium: a case study within Iberá wetlands (Corrientes, Argen-
tina)”, en Bol Latinoam Caribe Plant Med Aromat, 17 (4): 394–413, 2018.

PIRONDO A. y KELLER, H., “Aproximación al paisaje a través del conocimiento ecológico 
tradicional en humedales de área protegida del Nordeste Argentino”, en Revista Et-
noecológica 10: 1-11, 2014.

PIRONDO A. y KELLER H., “El «ombú» (phytolacca dioica: phytolaccaceae) en la vida del 
hombre de Iberá (Corrientes, Argentina). Estudio de caso sobre su interrelación”, en 
Etnobiología 12 (3): 68-75, 2014.

PIRONDO A., “Situación actual de la población indígena de Corrientes”, en Grupos étnicos 
y comunidades originarias del Norte Argentino, eds. Malizia, M. y García Moritán M., 
Ed. del Subtrópico, Tucumán, 2022. 

— “El Terraplén, más que un terraplén: el caso del Paraje Yahaveré en la Reserva Iberá, 
Argentina”, en Suplemento Antropologico 47 (1): 313-326, 2012.



POENITZ A., Mestizo del Litoral. Sus modos de vida en Loreto y San Miguel, Gobierno pro-
vincial de Corrientes, 2012.

TOLEDO V. M. y BARRERA-BASSOLS N., La memoria biocultural. Importancia ecológica 

de las sabidurías tradicionales, Ed. Icaria, Barcelona, 2008.

Agradecimientos

A los habitantes del Iberá por su participación, su hospitalidad y constante buena 
predisposición. 



Ecología:
grito de la Tierra,

grito de los pobres
(1996)

Leonardo 
Boff



(…) el ser humano no está únicamente sobre la tierra. 
No es un peregrino errante, un pasajero proveniente de 
otras partes y perteneciente a otros mundos. No. Él es 
hijo/a de la tierra. Él es la misma tierra en su expresión 
de conciencia, de libertad y de amor. Ya nunca más se 
apartará de la conciencia humana la convicción de que 
somos tierra (adam-adama) del relato bíblico de la 
creación, y que nuestro destino está indisociablemente 
ligado al destino de la tierra y del cosmos en que se 
inserta la tierra.



CLAUDIO C. VIZIA

Licenciado en Antropología (orientación Sociocultural) y magíster en Sistemas 
Ambientales Humanos en la Universidad Nacional de Rosario (UNR). Fue do-
cente en la carrera de Antropología, y en Sistemas Ambientales Humanos (CEI-
UNR) integró numerosos equipos de investigación. En la municipalidad de Ro-
sario fue Responsable de Proyectos y de Planificación Ambiental del Servicio 
Público de la Vivienda y el Hábitat, además de desempeñarse como consultor 
en evaluaciones de impacto ambiental de proyectos, actividad que también lle-
vó a cabo para diversas organizaciones ambientalistas. Es autor de múltiples 
artículos publicados en libros y revistas nacionales e internacionales. Entre sus 
libros se encuentran: Un Marx verde? Antropología, ecología y marxismo (2011) 
y Perón verde: ambientalismo y doctrina en el pensamiento y la obra del general 
Perón (2022).

SOBRE EL AUTOR



1. Introducción

Juan Domingo Perón fue, además de conductor político del pueblo argentino, un 
pensador y autor prolífico que plasmó en centenares de discursos y reportajes su 
doctrina. Este rasgo singular lo distingue de la casi totalidad de los conductores 
políticos de la historia. Muchos atributos se ligan a su figura: docente, estratega 
militar, etc. Sin embargo, un rasgo que no se le reconoce y sostendré en este artículo 
es el hecho de que Perón fue el primer ecologista de la periferia.

En este trabajo me propongo analizar brevemente sus concepciones ecoló-
gicas, junto a sus realizaciones y proyectos ambientales. Esta problemática, tras-
cendente para el destino de nuestro país y la humanidad toda, llegó a adquirir un 
carácter relevante en su proyecto político, por lo que su casi total ausencia en la 
discusión y análisis posteriores resulta francamente sorprendente. 

Si comparamos los grandes documentos estratégicos producidos por el justi-
cialismo en su historia, tales como el Primer Plan Quinquenal, la Constitución Na-
cional de 1949 y el Segundo Plan Quinquenal, que pertenecen al llamado período 
clásico que abarca los dos primeros gobiernos justicialistas, con —y la enumera-
ción no es exhaustiva— el Plan Trienal, el Modelo Argentino y otros que son previos 
al retorno de Perón y que constituyen el último período, que podemos caracterizar 
como el de actualización doctrinaria, comprobamos que en todos los casos los ejes 
son lo político, lo económico y lo social, correspondientes a las tres banderas. 

Sin embargo, también fueron incorporándose otros ejes, tanto lo cultural, 
como lo científico-tecnológico y lo institucional están presentes en el primer perío-
do como en el segundo. ¿Qué es, entonces, lo que caracteriza al último período de la 

El ambientalismo 
del general Perón



conducción de Perón en cuanto a la definición de puntos centrales de desarrollo de 
la doctrina? La dimensión ambiental.

Por ambientalismo del general Perón entendemos la formulación conceptual 
entre los últimos años de los sesenta y su muerte, en diversos textos, reportajes 
y archivos fílmicos. Dos documentos se destacan: Mensaje a los pueblos y gobier-
nos del mundo de febrero de 1972 y Modelo Argentino para el Proyecto Nacional 
de mayo de 1974; así como la incorporación en la planificación del proyecto de 
gobierno mediante el Plan Trienal y su concreción en políticas y actos de gobierno 
centralizados, mediante la creación en 1973 de la Secretaría de Estado de Recursos 
Naturales y Ambiente Humano. 

A pesar de ello, el desarrollo de este concepto sería incompleto si nos limitá-
ramos a su formulación dogmática en esta etapa, sin intentar retrotraernos a los 
períodos anteriores de su trayectoria política, para tratar de entender la génesis de 
estas ideas y reconstruir su evolución.

2. Obras de Perón previas a su primer gobierno

La concepción ecológica de Perón en los últimos años de su vida es el resultado 
evolutivo de la transición de sus conceptos iniciales. Estos fueron centrales en el 
escenario político de Argentina en los primeros años de la década de 1940. Sin em-
bargo, en algunas obras de su juventud podemos encontrar anticipaciones.

En 1934, Perón fue destinado a realizar tareas de exploración en el territorio 
nacional del Neuquén. La obra Toponimia patagónica de etimología araucana, pu-
blicada originalmente en dos partes en los años 1935 y 1936, revela un profundo 
conocimiento del clima, la geografía, la lengua y los modos de vida de los pueblos de 
la Patagonia, no exento de rigor metodológico. Perón, a la manera de los etnógrafos, 
pasó largas jornadas entrevistando a informantes indígenas para reconstruir el sig-
nificado original de epónimos, objetos y circunstancias cotidianos de la región. Al 
final incluye una breve adenda de índole gramática. El epílogo de José Imbelloni a la 
cuarta edición de 1952 informa que el autor revisó numerosos errores de la versión 
original a la luz de la evolución de los estudios lingüísticos más recientes. 

Al mismo período pertenece la Memoria geográfica sintética del territorio na-
cional del Neuquén, que le encomendaron con el fin de proporcionar un conoci-
miento general del terreno para maniobras militares. Contiene una caracterización 
de las regiones, los pasos transcordilleranos, el clima, la hidrografía, vegetación, 
red caminera y comunicaciones. El autor muestra el método y el conocimiento pro-
pios de un especialista en topografía. En el aspecto estratégico relativo señala la 
lejanía a los centros de mayor población e importancia económica del país. Res-
pecto de Chile destaca su extensión similar en relación al territorio ubicado dentro 
de los paralelos, pero nuestra población era por entonces ciento cincuenta veces 

C
LA

U
D

IO
 C

. V
IZ

IA



inferior respecto del país vecino en esa franja territorial, lo cual conformaba una 
situación de debilidad. En este texto se combinan su agudeza estratégica con su 
mirada de paisano que conoce los detalles del terreno por haberlos recorrido en 
varias oportunidades.

3. Realizaciones ambientales de las primeras 
presidencias peronistas

Dentro de todas aquellas que podría desarrollar, por razones de extensión voy a 
enumerar las realizaciones ambientales más significativas. 

En el área de recursos naturales y energía se estableció la propiedad estatal 
de los recursos esenciales: los minerales, las caídas de agua, los yacimientos de pe-
tróleo, de carbón y de gas, y las demás fuentes naturales de energía. Asimismo, se 
sancionó la Ley 13273 de Defensa de la Riqueza Forestal, que permitió aumentar 
la producción forestal, inventariar el patrimonio, emprender acciones de reforesta-
ción y poner fin a la tala indiscriminada de bosques. Se expandió la producción mi-
nera con destino industrial, desde 362 millones de pesos en 1946 a 8.000 millones 
en 1951 y se incrementó un 40 % de las reservas petroleras. En 1948 el gobierno 
creó la Dirección General de Combustibles Vegetales y Derivados, que tendría a su 
cargo la obtención de alcohol del maíz y de otros cultivos, al mismo tiempo que ele-
vó a la Cámara de Diputados un proyecto de ley de biocombustibles. 

En materia hidráulica se hicieron estudios integrales de cuencas de los ríos 
Pasaje, Mendoza, Salí, Jáchal, Santa Cruz y los del macizo puntano. A su vez, se habili-
taron los diques El Juncal, el Nihuil, y Escaba. Se inició las obras en Los Molinos, Flo-
rentino Ameghino, Las Pirquitas y La Florida, además de numerosas obras de riego. 

La misión del militar Pujato a la Antártida fue otro logro relevante del período. 
Tenía como objetivos el conocimiento y reconocimiento de las tierras en zonas po-
lares, concretar una presencia efectiva del Ejército en ese continente, establecer una 
población permanente, crear una base científica (que se concretó con la creación 
del Instituto Antártico Argentino), adquirir un rompehielos y alcanzar el Polo Sur. 
En su excursión creó las bases San Martín y Belgrano, cumpliendo todas las metas 
menos alcanzar el Polo Sur, que fue logrado posteriormente en 1966 por el general 
Leal, uno de los miembros de su expedición. Las acciones de la misión Pujato posi-
bilitaron que Argentina suscribiera el Tratado Antártico en 1959, el cual garantiza 
la soberanía de los sectores ocupados por los países signatarios, el uso pacífico del 
territorio, promueve la investigación científica y prohíbe las instalaciones militares.



4. El pensamiento ecológico en tiempos del Mensaje

El Mensaje a los pueblos y gobiernos del mundo constituye la formulación magis-
tral del pensamiento ambiental del General Perón, documento difundido en Madrid 
el 21 de febrero de 1972. Para destacar la trascendencia del texto, cuyos puntos 
esenciales se reseñarán a continuación, cabe señalar que entonces el movimiento 
ecologista recién estaba dando sus primeros pasos en algunos países desarrollados. 

Entre sus precursores están la bióloga marina, periodista y escritora Rachel 
Carson con su obra La primavera silenciosa de 1962, que expuso los efectos letales 
de los pesticidas sobre ciertas especies animales y vegetales.

Los esposos Paul y Anne Ehrlich con la publicación en 1968 de The Popula-
tion Bomb realizan un análisis correlacionando la evolución de la población con la 
producción de alimentos. En este llegan a la conclusión de que inevitablemente se 
producirá un colapso si no se toman medidas drásticas de control de población.

Las protestas contra los ensayos nucleares promovidas por el biólogo ecologis-
ta de izquierda Barry Commoner, que expuso sus ideas en el libro El círculo que se 
cierra en 1971, afirman que para resolver la crisis medioambiental hay que resolver 
los problemas de la pobreza, la injusticia racial y la guerra. Argumenta también que 
la deuda para con la naturaleza se debe pagar con justicia social y, por lo tanto, una 
paz entre los hombres debe preceder a la paz con la naturaleza. 

En 1972 se realizó un debate público titulado “Ecologie et revolution” orga-
nizado en París. En él participaron Herbert Marcuse, Edgar Morin, Edward Golds-
mith, André Gorz y Sicco Mansholt, entre otros. Las actas de este se publicaron en 
castellano bajo el título “Ecología y revolución”. En esta obra colectiva los autores 
analizaron los problemas del crecimiento demográfico, la desigualdad entre las na-
ciones, la contaminación, el imperativo del crecimiento económico, el desarrollo y 
el progreso. Así coincidieron en señalar el crecimiento como problema inherente al 
capitalismo, en desechar la solución tecnológica para la demografía y la contami-
nación, el rechazo a la sociedad de consumo y en el socialismo como la verdadera 
revolución ecológica. 

Josué de Castro, médico, geógrafo, escritor y activista brasileño, publicó en 
1948 una obra que tuvo gran trascendencia, Geografía del hambre. Allí estudia el 
problema del hambre en las poblaciones brasileñas más vulnerables, relacionán-
dolo con factores ecológicos y socioeconómicos. Este estudio se complementará en 
1951 con la publicación de Geopolítica del hambre, donde amplía su análisis a escala 
mundial, denunciando además cómo incidían negativamente el latifundio, el mono-
cultivo, el comercio internacional y los intereses económicos de las multinacionales 
de la alimentación. Tuvo una relación personal con Perón, a través de cartas y al 
menos una reunión que mantuvieron en Roma. 

En síntesis, se puede apreciar que previo al Mensaje existían un puñado de 
textos que planteaban determinados problemas ambientales sin una perspectiva de 

C
LA

U
D

IO
 C

. V
IZ

IA



integración —los impactos de los pesticidas, el crecimiento poblacional, la proble-
mática del hambre— y dos textos de cuño marxista que planteaban el necesario ad-
venimiento del socialismo para enfrentar la crisis ecológica de la humanidad. Pero 
la primera perspectiva de comprensión integral del problema ecológico situada 
desde los pueblos de la periferia es el texto de Perón.

5. Contenido conceptual del Mensaje a los pueblos 
y gobiernos del mundo

El Mensaje es un breve documento de once páginas, con una formidable condensa-
ción conceptual, que se puede analizar en dos componentes: en la primera parte se 
exponen los hechos y en la final las propuestas. 

Perón no parte de la mera exposición del diagnóstico de situación, sino que 
comienza precisando que no puede considerarse al ambiente aislado del hombre. 
A continuación, expone la matriz psicológica del problema: la acción del hombre 
ha alcanzado tal velocidad y profundidad en sus consecuencias ambientales que ya 
no puede ser captada la realidad por su consciencia y tampoco puede adaptarse a 
las nuevas condiciones, confundiendo la procedencia de los recursos que utiliza al 
atribuirlos a menudo a su poder mental y no a la naturaleza de la cual provienen. 

Menciona la contaminación de continentes enteros y del aire, a partir de una 
civilización que utiliza en gran medida el automóvil en su cotidianeidad. Luego cri-
tica la sociedad de consumo y su distribución desigual porque el despilfarro de los 
habitantes de los países ricos es a costa de los recursos producidos en su mayor 
parte en los países pobres. Sin embargo, esta abundancia no produce en quienes 
tienen recursos un Estado de bienestar, porque el lujo provoca hastío y apatía. Llega 
a afirmar que la desigualdad es de tal grado que pareciera tratarse de dos especies 
diferentes de hombres, pues mientras una minoría vive en la abundancia, en veinte 
meses el hambre arrasa la vida de 55 millones de personas. 

Enumera la extinción de más de 200 especies animales terrestres en el últi-
mo siglo, la contaminación de mares y mortandad de vida marina por derrames de 
petróleo, para luego considerar el despilfarro de agua dulce por la agricultura, la 
desertificación de regiones enteras, la contaminación de los ríos por los desagües 
cloacales y la absurda pretensión de reemplazar el ciclo biológico del suelo con tec-
nología. 

Para concluir el diagnóstico de situación, subraya la contradicción consistente 
en que mientras no se producen alimentos suficientes para toda la población mun-
dial, la carrera armamentista insume 200.000 millones de dólares anuales. Y, final-
mente, menciona el crecimiento poblacional que se duplicó en el transcurso del si-
glo XX, lo cual impone la necesidad de una política demográfica, manifestándose en 
contra de las píldoras anticonceptivas por sus posibles consecuencias nocivas para 



la salud de las mujeres. Atribuye toda esta situación tanto a la codicia e imprevisión 
humanas, como a las características de determinados sistemas sociales, el abuso de 
tecnología y el desconocimiento de las interacciones biológicas y la proyección del 
crecimiento poblacional. 

A heterogeneidad de causas corresponde diversidad de respuestas, por lo que 
la segunda parte del documento consiste en las propuestas. Este segmento se sub-
divide a su vez en dos secciones: una donde se abarca a todas las naciones y otra 
donde se enuncian las prioridades para los pueblos del tercer mundo.

Consecuentemente con la matriz psicológica señalada al comienzo, fundamenta 
la necesidad de una revolución mental que haga posible la convivencia biológica en-
tre los hombres y la naturaleza. Lo hace señalando responsabilidades diferenciales, 
donde la mayor exigencia es hacia los conductores de las naciones más poderosas.

Dicha convivencia implica la comprensión de la imposibilidad de reemplazar 
los procesos naturales del ciclo biológico, junto a la necesidad de reparación de los 
recursos dañados, de vivir más austeramente para que la vida esté al alcance de 
todos, y que la educación y el sano esparcimiento deben ocupar el lugar del hiper-
consumo. Enuncia que la soberanía de cada país en el uso de sus recursos naturales 
debe estar acompañada por la obligación hacia las poblaciones del uso racional de 
los mismos. Y, a continuación, ataca a la raíz misma del problema, que es la lógica 
del capitalismo: afirma que es necesario un nuevo modelo de producción, consumo 
y desarrollo tecnológico que tenga a la justicia social y no al lucro como base. Ma-
nifiesta, además, que la necesidad de planificar el crecimiento de la población no 
debe hacerse en desmedro de la salud humana, sino de acuerdo a las condiciones 
de cada país. 

Asimismo, fundamenta la necesidad de emprender la lucha contra la conta-
minación del ambiente y la biosfera, el despilfarro de recursos naturales, el ruido 
y el hacinamiento de las ciudades a nivel municipal, nacional e internacional, y de 
imponer la agenda ambiental en la comunidad internacional por encima de las di-
ferencias ideológicas, dado que no se trata de un problema, sino de el problema de 
la humanidad.

Pero luego, situándose desde la óptica de los pueblos del tercer mundo, sostie-
ne que el principal problema no es ambiental, sino la falta de justicia social y par-
ticipación popular en la conducción de sus destinos, de modo que sería inútil que 
se preserven los recursos naturales si se sigue el mismo modelo de desarrollo, que 
implica la negación de su uso racional y equitativo. 

Finalmente, afirma que como países productores de alimentos y de abundan-
tes recursos naturales, los pueblos del tercer mundo debemos ponernos en alerta 
frente a la voracidad de los monopolios, teniendo en cuenta que el aumento en la 
producción de alimentos deberá ser acompañado de su industrialización local, ade-
más de fortalecer la integración y la solidaridad regional.

C
LA

U
D

IO
 C

. V
IZ

IA



6. Lo ecológico como política de Estado: el Plan Trienal 
y la creación de la Secretaría de Recursos Naturales y 
Ambiente Humano 

En el punto anterior revisamos las consideraciones de Perón sobre lo ecológico a 
escala global, desde la perspectiva del tercer mundo. Ahora nos vamos a referir al 
enfoque ecológico proyectado sobre la realidad nacional en el contexto de la plani-
ficación de gobierno.

El instrumento de planificación creado fue el Plan Trienal 1974-1977, que en 
su apartado ecológico caracteriza la situación nacional con “serias deficiencias que 
han deteriorado las condiciones de vida humana y su potencialidad económica”. 
Esto lo atribuye a la primacía del lucro y la especulación en el uso de los espacios pú-
blicos, enunciando como los problemas más relevantes la desordenada expansión 
de los suburbios, la carencia de espacios verdes, la contaminación sonora del aire, 
el agua y la tierra, las condiciones de explotación del trabajo en algunas industrias y 
las deficientes condiciones habitacionales. Afirma además la necesidad de estable-
cer pautas para el manejo del entorno natural, orientadas en criterios humanistas 
para lograr el marco legal necesario para revertir la situación.

Para cumplir con tal misión se creó en septiembre de 1973 la Secretaría de 
Recursos Naturales y Ambiente Humano en la órbita del Ministerio de Economía, 
designándose como secretaria a la Lic. en Bioquímica Yolanda Ortiz. Su propósito 
fue el de insertar la política ambiental en el proceso de desarrollo, dotándola ade-
más de un apreciable poder dentro de la estructura administrativa, al subsumir la 
anterior Secretaría de Minería, que pertenecía al área de Industria; la de Recursos 
Naturales Renovables, anteriormente integrada a la Secretaría de Agricultura y Ga-
nadería; la de Recursos Hídricos en el Ministerio de Obras Públicas, y la creación 
de la nueva Subsecretaría de Ambiente Humano. Para comprender su significación 
histórica, basta precisar que fue el primero organismo estatal de medio ambiente 
en Latinoamérica.

Como reseña de esta nueva Secretaría en este corto período paso a enumerar 
algunos hechos trascendentes. Se convocó a la primera Reunión Nacional de Am-
biente Humano con la participación de organismos estatales, Fuerzas Armadas, 
organizaciones empresariales y sindicales para promover consensos respecto al 
aprovechamiento de los recursos naturales y la protección del ambiente. Se puso en 
marcha el proyecto Eje Fluvial Rosario—La Plata que se proponía el mejoramien-
to integral de la región, comprendiendo los problemas de contaminación, ordena-
miento físico e infraestructura de servicios, y el control de actividades industria-
les. Se creó el Comité Federal de Planificación, se elaboró la Ley Nacional de Medio 
Ambiente —que no llegó a ser sancionada— y con respecto al Sistema Nacional de 
Promoción Industrial, la Secretaría estableció los criterios ambientales de uso de 



recursos naturales y planificación física de asentamientos. A su vez, se confeccionó 
una Ley de Fauna, se formuló una política pesquera para promover el pescado en 
la dieta popular y la protección del recurso pesquero de la depredación, junto a un 
programa de protección y aprovechamiento forestal. 

Con respecto a los parques nacionales, se promovió la integración de la pobla-
ción adyacente creando fuentes de trabajo permanentes, privilegiando las zonas de 
frontera. Se crearon los Comités de Cuencas para mejorar el conocimiento de los 
recursos hídricos, atacar el déficit de abastecimiento poblacional de agua potable y 
cloacas, y actuar en los problemas de inundaciones, sequías y salinización. Con res-
pecto a la minería, se sancionó un nuevo código minero que integraba la actividad 
a los objetivos nacionales, rectificando los abusos que posibilitaba el anterior que 
databa de 1883. 

Finalmente, y fundamentada en la revolución mental que impulsaba Perón, la 
Secretaría emprendió una tarea de educación y difusión respecto a nuestro lugar 
como país dependiente de la explotación de nuestros recursos naturales, y la nece-
sidad de lograr el mayor aprovechamiento y procesamientos de ellos, entendiendo 
al hombre como integrante del sistema natural. A tal fin se realizaron convenios con 
los ministerios de educación nacional y provinciales teniendo como meta la difusión 
y la reformulación de los planes de estudio. 

Además, teniendo en cuenta el objetivo de integración latinoamericana, se rea-
lizó en noviembre de 1974 el primer seminario latinoamericano sobre planificación 
para el Desarrollo y Medio Ambiente. Vale señalar que la Secretaría integró además 
la delegación que participó en la Tercera Conferencia Internacional sobre la Pobla-
ción y el Desarrollo, realizada en Bucarest entre el 18 y el 30 de agosto de 1974. Allí 
la Argentina tuvo un destacado desempeño al presentar una postura que fue adop-
tada por el conjunto de países en vías de desarrollo, confrontando con la posición 
de las potencias que hacían eje exclusivamente en la superpoblación y la necesidad 
del control de la natalidad. Por el contrario, el posicionamiento argentino, que logró 
introducir importantes enmiendas en el borrador oficial, sostenía que la política 
demográfica es una atribución soberana de cada nación y que son necesarias medi-
das de orden económico, comercial y financiero que mejoren la distribución de los 
recursos. 

Una reforma ministerial producida durante la presidencia de María Estela 
Martínez de Perón puso a la Secretaría bajo la órbita del Ministerio de Bienestar 
Social conducido por López Rega, quitándole autonomía y atribuciones, motivando 
la renuncia de todo el equipo conducido por Yolanda Ortiz.

C
LA

U
D

IO
 C

. V
IZ

IA



7. Lo ecológico como estrategia: Modelo argentino para 
el proyecto nacional

Considerado como su testamento político, el Modelo argentino, si bien se trata de 
un borrador sujeto a la discusión y los cambios, puede ser considerado el documen-
to más sistemático de la actualización doctrinaria propuesta por Perón, necesario 
para su última etapa de gobierno “como guía programática superior, orientativa 
para la conducción”. 

En este texto, Perón propone un modelo de democracia social integrada, don-
de Argentina, consciente de su identidad, debe insertarse como protagonista de la 
integración latinoamericana en transición hacia el universalismo, etapa evolutiva 
del orden mundial que vislumbraba. Reafirmaba la concepción de Comunidad Orga-
nizada, diferenciándose del capitalismo como del comunismo postulando la tercera 
posición, ahora en alineamiento con el movimiento de países del Tercer Mundo.

Un aspecto clave que el documento propuso era la forma de participación po-
pular en el gobierno, donde las organizaciones representativas de los trabajadores, 
empresarios, la juventud y la cultura integrarían un consejo consultivo que elevaría 
propuestas al Ejecutivo de carácter no vinculante. De esta forma, se introducía con 
una nueva metodología el mismo concepto que preveía el Segundo Plan Quinquenal 
para las organizaciones libres del pueblo.

El texto presenta varios ejes de desarrollo estratégico, donde a los clásicos ejes 
político, económico, sociocultural y científico-tecnológico, Perón incorpora la lucha 
por la preservación de los recursos naturales y la defensa ecológica como un aspec-
to fundamental de la lucha por la liberación.

En el apartado ecológico, se reiteran todos los puntos expuestos en el Mensaje 
de 1972: la contaminación de la biosfera, la dilapidación de los recursos naturales, 
el crecimiento poblacional, la extinción creciente de especies biológicas, la sobre-
estimación de la tecnología y el hambre coexistiendo con la abundancia y la sofisti-
cación. Esto configura una crisis más grave que la contradicción existente entre el 
Tercer Mundo y los imperialismos: la de la humanidad con la naturaleza, afirmando 
que “a la irracionalidad del suicidio colectivo debemos responder con la racionali-
dad del deseo de supervivencia”. 

Además, agrega consideraciones generales sobre nuestro territorio, que tiene 
la ventaja de contar con reservas naturales aún no explotadas, y que se está a tiem-
po de no cometer el mismo error de las grandes naciones, que se precipitaron en un 
modelo de desarrollo que condujo a la actual crisis planetaria. Más adelante expone 
algunas premisas para evitar el desastre al que se está encaminando la humanidad: 
una revolución mental de los hombres, especialmente de los dirigentes nacionales, 
una modificación de las estructuras sociales y productivas —especialmente en los 
países desarrollados—, la conciencia de los límites al progreso y las comodidades 



en pos de una convivencia biológica con la naturaleza, la necesidad de planificar 
el crecimiento poblacional y de combatir la contaminación y el despilfarro de re-
cursos naturales a todos los niveles de gestión. Sin embargo, lo que se haga en el 
orden interno estará muy limitado por lo que se realice en el orden global, por eso 
la necesidad de insistir ante el mundo. Y concluye con consideraciones a los países 
del Tercer Mundo, donde se incluye el nuestro.

8. Conclusiones

El ambientalismo de Perón es el resultado de la actualización doctrinaria que tras-
ciende al nacionalismo con integración continental en el universalismo; reafirma la 
Tercera Posición alineando a la Argentina con los países del Tercer Mundo y com-
plementa el concepto de defensa nacional con una perspectiva universal de defensa 
ecológica de la tierra.

El nacionalismo con perspectiva de integración continental constituyó el sig-
no geopolítico más relevante del primer período. El universalismo, que no excluye, 
sino que amplía la perspectiva anterior, conformó una actualización que permitió 
comprender la escala planetaria que adquirieron los problemas de la humanidad, 
adquiriendo un necesario enfoque global para enfrentarlos.

Si el concepto de defensa nacional constituyó el núcleo doctrinario fundante 
del primer período, las nociones ecológicas de madurez condujeron a la noción de 
defensa ecológica, donde no solo está involucrada la nación sino toda la humanidad, 
en resguardo de su supervivencia ante la crisis ambiental producida por el sistema 
de producción dominante. Estas ideas fueron concretadas mediante la creación de 
la Secretaría de Ambiente Humano y Recursos Naturales en 1973 y las políticas eje-
cutadas por dicha agencia gubernamental.

De estas transiciones conceptuales evolutivas damos cuenta en el siguiente 
esquema:

9. Transiciones conceptuales de la Actualización Doctrinaria

Nacionalismo > Continentalismo > Universalismo

Tercera Posición > Tercer Mundo

Defensa Nacional > Defensa Ecológica

C
LA

U
D

IO
 C

. V
IZ

IA



Referencias bibliográficas

ARES, Paulo Germán. “Perón versus Kissinger. La importancia de la Geopolítica en el 
tema demográfico”. En: https://lavoznacionalista.blogia.com. 20 de abril de 2012.

ASTESANO, Eduardo. “La doctrina universal del Teniente General Juan Domingo Perón. 
Continentalismo latinoamericano. Defensa ecológica. Tercer Mundo”. Prólogo a: 
PERÓN, Juan D. Doctrina universal, Continentalismo, Ecología, Universalismo.: Edi-
ciones Culturales Argentinas Ministerio de Educación, 1975.

BARRIOS, Miguel Ángel. “Argentina 2030. Perspectiva del Proyecto Nacional Justicialista”, 
en Ares, Paulo (comp.), El Perón que dio el discurso del año 1944. Ciudad Autónoma 
de Buenos Aires: Fabro, 2014.

BARRIOS, Miguel Ángel y ARES, Germán Paulo. Repensar a Perón. Buenos Aires: Fabro, 
2015.

CARELLA, Alfredo. Aportes para el proyecto nacional. Bases para una nueva Constitución 
Nacional (1974). Documento elaborado por la Secretaría General de la Presidencia. 
En DI GIACINTI, Daniel A. (comp.) 2017.

CASTRO, Jorge. Vigencia del pensamiento de Perón al finalizar el siglo. Buenos Aires: Ins-
tituto Nacional Juan Domingo Perón, 2006.

DI GIACINTI, Daniel Adrián. La Constitución Justicialista de 1974. Un camino inconcluso. 
Ciudad Autónoma de Buenos Aires: Glyptodon, 2017.

FERNÁNDEZ, Benito. “Los estudios ecológicos en el proceso de Reconstrucción y Libe-
ración Nacional”. En Revista Hechos e Ideas, Tercera Época, número 4. Buenos Aires: 
mayo-junio 1974, pp. 69-109.

FERNÁNDEZ PARDO, Carlos A. y FRENKEL, Leopoldo. La perspectiva de las instituciones 
en el último tramo: peronismo y postperonismo. En DI GIACINTI, Daniel A. (comp.), 
2017.

GALASSO, Norberto. Perón. Formación, ascenso y caída (1893-1955), Tomo I. Buenos Aires: 
Colihue, 2006.

GALASSO, Norberto. Perón. Exilio, resistencia, retorno y muerte (1955-1974), Tomo II. 
Buenos Aires: Colihue, 2006.

GRINBERG, Miguel. “La profética visión ecológica de Perón”. Publicado el 17 de diciem-
bre de 2011 en Tiempo Argentino.

LUNA, Félix. Perón y su tiempo. Buenos Aires: Sudamericana, 1992.

MENDOZA, Maximiliano. Génesis y recepción del Mensaje Ambiental de Juan Perón. VI 
Congreso de estudios sobre el Peronismo (1943-2018). Buenos Aires: Universidad Au-
tónoma para la Educación y el Trabajo, 2018.

https://lavoznacionalista.blogia.com. 20 de abril de 2012


ORTIZ, Yolanda. “La Política Ambiental y de Recursos Naturales. Creación de la Secre-
taría de Estado de Recursos Naturales y Ambiente Humano”. En: Frenkel, Leopoldo 
(comp.) El Justicialismo. Su historia, su pensamiento y sus proyecciones. Buenos Aires: 
Legasa, 1983.

PERÓN, Juan D. (2005 a) Plan de Gobierno 1947-1951. En Obras Completas, Tomo XXVI. 
Vol. 1 y 2. Ciudad Autónoma de Buenos Aires: Docencia.

— (2005 b) 2.o Plan Quinquenal de la Nación (Ley 14.184). En: Obras Completas, Tomo 
XXVII. Vol. 1 y 2. Ciudad Autónoma de Buenos Aires: Docencia.

— (2009) La Comunidad Organizada. Ciudad Autónoma de Buenos Aires: Fabro.

— (2012 a) Filosofía peronista. Rosario: Ediciones Pueblos del Sur, 2012.

— (2012 b) Realizaciones peronistas. Rosario: Pueblos del Sur.

— (2014 a) El Modelo Argentino para el Proyecto Nacional. Rosario: Pueblos del Sur.

— (2014 b) Mensaje ambiental a los pueblos y gobiernos del mundo. En: El Modelo 
Argentino para el Proyecto Nacional. Y otros escritos. Rosario: Pueblos del Sur.

— (2014) Toponimia patagónica de etimología araucana. Memorias. Campañas. Infor-
mes. Rosario: Pueblos del Sur. 

— (2017) La hora de los pueblos (1968) Latinoamérica ahora o nunca (1967). CABA: 
Biblioteca del Congreso de la Nación. 

— (2018 a) Actualización política y doctrinaria para la toma del poder. Rosario: Pueblos 
del Sur.

— (2018 b) Política y estrategia. Rosario: Pueblos del Sur.

REPÚBLICA ARGENTINA. PODER EJECUTIVO NACIONAL (1973) Plan Trienal para la 
Reconstrucción y Liberación Nacional. 

VIZIA, Claudio (2019) La Constitución de 1949 y el ambientalismo del General Perón. En 
Besson, Juan Facundo (Coordinador) 1949. La Constitución de los Argentinos. Rosario: 
Facultad de Derecho de la Universidad Nacional de Rosario.

— (2022) Perón verde. Ambientalismo y doctrina en el pensamiento y la obra del general 
Perón. Rosario: Pueblos del Sur.



Merecen una gratitud especial quienes 
luchan con vigor para resolver las consecuencias 

dramáticas de la degradación ambiental en las 
vidas de los más pobres del mundo.

Los jóvenes nos reclaman un cambio. Ellos 
se preguntan cómo es posible que se pretenda 

construir un futuro mejor sin pensar en la crisis 
del ambiente y en los sufrimientos de los excluidos.

Papa 
Francisco

Carta encíclica Laudato si’
Biblioteca del Congreso de la Nación, 2015



DANIEL GUTIÉRREZ

Profesor y licenciado en Filosofía por la UNLP, especializado en Ética Ambiental 
y Filosofía Política Ambiental. Ofreció cursos sobre la vinculación entre filosofía 
y ambiente en diversas instituciones educativas universitarias y terciarias, tanto 
estatales como privadas. Formó parte de equipos de dirección de educación 
ambiental en la Dirección General de Cultura y Educación de la provincia de 
Buenos Aires entre 2006 y 2011. Participó en diversos grupos de investigación 
en universidades nacionales y, actualmente, participa en el grupo de investi-
gación “Culturas, ciudadanías y derechos. Investigación filosófica intercultural 
nuestroamericana liberadora sobre reconocimiento y justicia”. Trabaja en el 
Centro de Investigaciones del Medioambiente, en coordinación con la Comisión 
de Investigaciones Científicas de la provincia de Buenos Aires. Es autor de dos 
libros y ha participado en diversas publicaciones.

SOBRE EL AUTOR



Regla de las 3R. 
Una crítica ético-política 
desde la filosofía 

Las tres erres, ética y política

La muy conocida regla de las “tres erres” (en adelante 3R) tiene presencia en diver-
sos discursos moralizadores que pretenden aconsejar “buenas prácticas” ambien-
tales para la vida diaria y en especial para el consumo. El carácter normativo de esta 
prédica habilita una reflexión sobre las dimensiones ético-políticas inherentes al 
uso de la regla y las prácticas esperadas.

Así, una aproximación filosófica posible al análisis de la regla de las 3R es pen-
sarla desde las virtudes ciudadanas. El concepto de “virtud” configura una noción-eje 
en la reflexión sobre la ética que emprende el filósofo griego Aristóteles, quizá el más 
importante sistematizador del saber filosófico de la Antigüedad1. Las virtudes son 
entendidas como cualidades del carácter en la forma de disposiciones a actuar 
de manera articulada con la razón. Esto implica acompañar aspectos afectivos 
del actuar con la racionalidad consciente aplicada al mismo. Tales disposiciones 
se desarrollan a través del hábito racionalmente orientado. La virtud se ejerce, 
se practica y se perfecciona siguiendo un patrón deliberado desde el análisis. El 

1. La virtud ha sido tematizada, pensada, repensada y discutida desde Aristóteles a la fecha en toda la 
filosofía occidental. El presente trabajo no se propone hacer siquiera una síntesis aproximada de esta 
larga cadena de discusiones, sino tan solo elegir algunos aportes conceptuales como marco para vin-
cular la virtud ciudadana con la regla de las 3R. Para eso, además de la referencia lateral a Aristóteles, 
se trabajará algunos conceptos del filósofo británico James Connelly (2006) en un texto que enfoca los 
vínculos entre las virtudes, las cuestiones de sustentabilidad y una manera de entender una “política 
verde”. Si bien se discutirán algunas de las perspectivas del filósofo citado, la idea es examinar algunos 
de sus planteos y ponerlos en cuestión.



hábito, entonces, va configurando unas cualidades “excelentes”, disposiciones va-
liosas en la medida en que sistemáticamente las vamos practicando y ejerciendo. 
Dichas disposiciones valiosas y excelentes así desarrolladas y ejercidas adquieren 
un valor social2.

La presencia de disposiciones virtuosas en la acción humana cobra importan-
cia crucial para las conductas esperadas en la realización de la regla de las 3R. Tales 
disposiciones mueven a la práctica orientada por estos principios regulativos en 
tanto reglas justificadas racionalmente. Dicha posibilidad de integrar los temas más 
“académicos” de la reflexión ética con las cuestiones ambientales es clara en algu-
nos autores como el británico James Connelly (2006), al introducir el concepto de 
“ecovirtudes” cuando vincula la sustentabilidad con la tradición filosófica occiden-
tal respecto de las virtudes.

Sin embargo, las virtudes no emergen espontáneamente, sino que resultan de 
un orden sociocultural en el cual el Estado aparece como un actor de importancia 
junto a otros actores sociales. Actores, fuerzas sociales, interacciones y el modo en 
el cual se articulan, participan tanto del desarrollo y persistencia de las virtudes 
ciudadanas como de la forma en la cual se dinamizan en el todo social.

Por lo tanto, en este trabajo se articula un análisis de las 3R desde lo ético y lo 
filosófico-político con el fin de identificar sus alcances y limitantes. Para esta finali-
dad, el texto se concentra en primer lugar en la vinculación entre la regla de las 3R 
y las virtudes ciudadanas desde una sintonía ambiental, buscando cierta claridad al 
explicar a qué se suele llamar “virtudes”, y el sentido social de las mismas. Luego el 
texto se aproxima a un examen del Estado en vinculación con las virtudes y las 3R 
dada la importancia sociopolítica de la aplicación de estas reglas por un lado, y la 
centralidad social de las ecovirtudes. La cuestión de la institución política tomará 
una buena parte del texto ya que se examinan vicios, virtudes y posibilidades para 
la construcción de un Estado sustentable como herramienta efectiva para la transi-
ción a la sociedad sustentable. Posteriormente se hacen cuestionamientos severos a 
determinados discursos “verdes” que asumen ciertas funciones de las 3R limitadas 
al ámbito individual. Para finalizar, se hace una defensa de la crítica y la virtud de la 
justicia como vías de validación de la regla tanto en lo discursivo como en la prácti-
ca ambiental. Transformada en práctica política, la regla contribuye a su efectividad 
concreta como instrumento de cambio ambiental deseable.

2. Aristóteles, en algunos textos, considera las virtudes o algunas de ellas como fines en sí mismos. Aquí 
se subraya el carácter social de las disposiciones racionales a la acción. Lo social de las virtudes se pre-
senta en dos sentidos: por un lado, la experiencia de vida en sociedad resulta crucial para la conforma-
ción de estas cualidades excelentes del carácter, y por otro lado, las virtudes tienen una consecuencia 
social ya que promueven bienes sociales. Es decir, el orden comunitario se beneficia con su práctica 
por parte de los individuos. De allí que en este escrito se utilice la categoría de “virtudes ciudadanas”.

D
A

N
IE

L 
G

U
TI

ÉR
R

EZ



Importancia de las ecovirtudes para la sustentabilidad

Parece lógico aceptar que las disposiciones racionales en función del bien común, 
llamadas virtudes, representan un componente social indispensable para el man-
tenimiento de un orden social que pueda considerarse justo. Y es precisamente 
desde Aristóteles que se ha elevado y ensalzado a la justicia como la virtud3 cen-
tral. De esta manera, la estructura sociopolítica de una comunidad no pareciera 
sustentarse muy fácilmente si los componentes sociales no se comportan en fun-
ción de ese bien común que la sociedad busca mantener. El citado Connelly subraya 
con perspicacia que, a diferencia de Aristóteles —en donde las virtudes se piensan 
como “funcionales” al bien común de una sociedad a establecida, y cuyos paráme-
tros de organización se hace necesario mantener (y no cuestionar)— en nuestro 
caso, la necesidad de desarrollar disposiciones racionales y excelentes se justifica 
por su importancia para la transición hacia una sociedad sustentable (Connelly, 
2006, pp. 25-50). Se trata de una ciudadanía que mira al futuro y que busca cons-
truirlo a partir de la puesta en práctica de normas y principios sostenibles. En ese 
contexto, las 3R resultan necesarias para el logro de dicha finalidad y se acoplan 
de forma eficaz para dar contenido ecoambiental a las virtudes, otorgando al con-
cepto una concretización contemporánea.

Otro aspecto de las virtudes en general y de las ecovirtudes en particular es su 
carácter voluntario: una ciudadanía coaccionada no configura una ciudadanía vir-
tuosa. El origen coactivo de la acción suprime su rasgo moralmente virtuoso y ca-
rece de sentido como acto moral (Connelly, 2006, p. 49). La libertad representa un 
componente medular del ejercicio de las virtudes. Por ende, son los sujetos, en su 
ejercicio activo, los que han de desplegar sus disposiciones racionales al actuar en 

3. No es este el lugar para profundizar en la ética aristotélica, pero vale señalar la distinción entre “virtu-
des éticas”, o del carácter —aquellas involucradas con los aspectos afectivos y que buscan un razonable 
punto medio entre extremos viciosos— y las “virtudes dianoéticas” (diánoia = razón discursiva, pensa-
miento), o de la inteligencia —aquellas propias de las facultades intelectuales—. Aristóteles dio varios 
ejemplos de virtudes muy ligadas a las valoraciones de su cultura. Un ejemplo más cercano a nuestra 
época podría ser la solidaridad en tanto punto intermedio entre el despojamiento total hacia otro (vicio 
por exceso), y la mezquindad (vicio por defecto); o bien la virtud de la moderación, vinculada regla de 
la reducción, representa un punto intermedio entre la abstinencia (defecto) y la prodigalidad (exceso) 
respecto del uso de los recursos. En cuanto al segundo grupo, las virtudes intelectuales, se hallan, en pri-
mer lugar, las que involucran la actividad intelectual misma, por ejemplo la inteligencia como capacidad 
de comprender, la capacidad de derivar lógicamente ideas de aquello que se comprende; en segundo 
lugar, virtudes de la inteligencia asociadas a las virtudes del carácter: la prudencia es la capacidad de ver 
dónde está el punto medio entre los dos extremos: por ejemplo la prudencia detecta cuándo dejamos de 
ser solidarios para caer en algún extremo; y por último las virtudes intelectuales asociadas al plano de 
lo concreto: la “técnica” o “arte”, es decir, la habilidad de producir objetos. Dado el esquema clásico aris-
totélico, una pregunta que aquí no se responderá por razones de espacio, pero que resulta interesante 
plantear, es si la crisis y la cuestión ambiental alientan una manera de entender las virtudes diferente a 
la discutida en la tradición occidental de pensamiento. La naturaleza de las ecovirtudes pareciera presu-
poner elementos diferentes a la percepción de las virtudes del pensamiento clásico.



función de principios de sustentabilidad, ejerciendo sus deberes, y al mismo tiem-
po, contribuyendo al bien común. Probablemente de allí el espíritu “moralizador” 
de la regla: su acatamiento debe venir de la propia voluntad de la ciudadanía indivi-
dual. Sin embargo, la construcción de esa virtud aplicada al ambiente en los sujetos 
no surge por sí sola. Por eso, la práctica ambiental concreta no puede prescindir de 
los resortes, articulaciones y capacidades del Estado a fin de introducir prácticas 
sustentables en la ciudadanía, con lo cual se justifica una cierta intervención del 
poder estatal en la vida cotidiana.4

Una vía en algún punto intermedia entre respuesta política de un Estado y 
desarrollo de las virtudes es presentada por Connelly quien, apoyándose en la tra-
dición liberal idealista hegeliana británica, plantea un Estado “facilitador” de las 
acciones a favor del ambiente, evitando por un lado la compulsión coactiva, y por el 
otro la inacción completa y el abandono a las fuerzas económicas.

En efecto, para no recaer en el engorroso e ingrato trabajo de la imposición 
—obligar a hacer algo o prohibir hacer— este autor defiende una política de “eli-
minación de obstáculos” (hindrance of hindrance) a la acción proambiental, de 
manera de que las acciones virtuosas tengan sentido y logren realizarse de forma 
efectiva, con la menor mediación externa posible. Respecto de la realización de las 
3R, es posible imaginar diversas decisiones institucionales y programas estatales 
tales como la colocación de contenedores de diferentes tipos de residuos para dife-
rentes tipos de material. De esta manera, la política ambiental se transforma de una 
imposición molesta a una invitación a la acción individual y su puesta en práctica a 
través de las ecovirtudes.

4. En el contexto del presente análisis se presupone al Estado como actor si no fundamental, al menos 
muy importante para la transición sustentable. A lo largo del estudio se harán diversas observaciones 
sobre las dinámicas empresariales que pueden tomarse como razones por las cuales el mercado no 
puede ser la opción más eficaz para ese fin. También cabe aclarar que sin un impulso político-social más 
o menos masivo, y una aceptación generalizada de lo imprescindible de los cambios, la fuerza estatal 
para implementar los cambios se verá severamente dañada o será débil. Esta posición no es en sí mis-
ma “estatalista”, el Estado refleja de manera más o menos directa las fuerzas sociales que pugnan por 
políticas que las benefician o perjudican. Sin duda, hay otras posiciones. Algunas descreen de manera 
taxativa del Estado como factor ambientalizador de la sociedad y se lo entiende como parte del pro-
blema (anarquismo verde); otras entienden que el Estado mínimo es el camino para la protección del 
entorno (liberalismo ambiental); otras sostienen la centralidad de las normas jurídico-políticas para 
contener las tendencias antiambientales del mercado y buscar acuerdos con él en un “Estado ambiental 
de derecho” (progresismo); otras se basan de forma directa en las capacidades coercitivas y coactivas 
del monopolio de la fuerza estatal para imponer restricciones en razón de los límites ambientales (co-
munismo ecológico); otras posiciones oscilan entre la negación del problema ambiental como tal y la 
entrega absoluta y acrítica de la cuestión al mercado (“libertarismo”, o “anarcocapitalismo”, si es que 
estas etiquetas significan eso que supuestamente desean comunicar).

D
A

N
IE

L 
G

U
TI

ÉR
R

EZ



Las 3R y las ecovirtudes

Antes de profundizar la cuestión del Estado y su relación con las ecovirtudes, vale 
la pena clarificar en qué consisten las 3R y cómo se vinculan con las ecovirtudes. 
La aplicación de las 3R al ámbito del consumo quizá constituya la razón principal 
de su difusión generalizada. Estas tres reglas se aplican según la situación, pero 
se recomienda en primer lugar y de forma principal la reducción, luego el reúso 
y el por fin reciclado como estrategia final cuando las otras dos no pueden llevar-
se a cabo. El orden de prelación de estas reglas radica en el criterio de menor a 
mayor impacto ambiental: reducir la adquisición de productos presupone menor 
contaminación vía el ahorro de combustible para los procesos industriales, elimi-
nación de impactos por extracción y uso de materiales, transporte y los peligros 
de la disposición. Reusar —volver a usar objetos usados para la misma o diferente 
finalidad— y reciclar —tomar los materiales de los objetos para producir otros ob-
jetos— implican disminuir —pero no suprimir— impactos en la producción, trans-
porte y diferir —pero no anular— la disposición. El reciclaje lleva aparejado cierto 
impacto ambiental extra en muchos casos, ya que presupone el trabajo de extraer y 
a veces reprocesar los materiales de productos usados, además de la fabricación de 
otros objetos; el reciclado en muchos casos implica también el transporte en varias 
o todas las etapas (almacenamiento de productos usados/materiales, distribución 
de productos fabricados). En este caso, cabe revisar si los problemas ambientales y 
de gestión implicados en la disposición sin reciclar son mayores que los inherentes 
al reciclado.

Una vez descripto el perfil de cada regla ¿cómo vincularlas con las (eco)vir-
tudes ciudadanas? La reducción está sin duda vinculada con la virtud de la mode-
ración. En una sociedad hiperconsumista, o donde los fines predominantes pasan 
por el consumo cada vez mayor (justificado por sus efectos en la producción lo cual 
implicaría “más puestos de trabajo”), la virtud de la moderación aparece como con-
veniente para las necesidades del cambio ambiental, aunque inconveniente para 
los requerimientos del “crecimiento económico”. El ciudadano ambientalmente 
consciente, si quiere serlo, deberá evitar tales “tentaciones” constantemente pu-
blicitadas en una organización social articulada y preformada para que dé rienda 
suelta a sus tendencias consumistas. Esto pareciera generar tensiones de todo tipo. 
Los sectores medios, por definición acceden a buena parte de los beneficios de la 
modernidad, y tanto más disfrutan del acceso a los productos tecnológicos y la ca-
lidad de vida asociada a esto, cuanto más difícil resulta para dicho grupo volverse 
consciente de lo implicado en la irracionalidad del hiperconsumismo. Si la presión 
social proconsumo es grande, y si las tendencias hacia un consumo crítico son dé-
biles, no parece haber muchas posibilidades para el triunfo de la mesura. Mesura, 
cabe aclararlo, no significa “no consumir” sino preguntarse con honestidad si la 



mercancía es en verdad necesaria para la existencia humana y sus necesidades vi-
tales de todo tipo. En los sectores excluidos, dicha demanda de acceder a productos 
identificados con la “calidad de vida”, en un contexto social de grandes carencias, 
se suele justificar en función de las necesidades básicas para la calidad de vida. En 
algunos casos, la fuerte tensión entre estar en circunstancias de gran exclusión y la 
presión individual y social de obtener productos pueden llegar a resolverse a través 
de salidas más violentas. Estas condiciones dejan poco espacio a la moderación y la 
reflexión crítica acerca de verdaderas necesidades. En este caso la moderación está 
determinada de forma externa por la exclusión económica, y no puede caracterizar-
se por una elección moral de principios.

La reducción junto con la reutilización se vincula a otras virtudes como la ima-
ginación por el destino final del producto, inventiva, preocupación por la gestión 
de desechos, etc. Pero el reúso también implica inventiva e imaginación frente al 
producto ya hecho y utilizado, imaginando otras finalidades y reinsertándolo en los 
consumos cotidianos.

El reciclaje implica un sentido de cuidado, prudencia, imaginación de lo que 
sucedería si se liberaran ciertos materiales a los ecosistemas, etc., pero también 
“virtudes intelectuales” como las descriptas por Aristóteles: conocimiento cientí-
fico, capacidad de relacionar cada problema con los saberes de la ciencia básica 
o aplicada, capacidad de manipular materiales (“arte”), al tiempo que presupone 
inteligencia, capacidad de manipular materiales con responsabilidad (“prudencia”), 
conocimiento y otras virtudes.

Como ya se señaló, el imaginario social asocia la regla de las 3R con más como-
didad al consumo y así se lo hace con más frecuencia en los medios de difusión. Sin 
embargo, no resulta nada difícil aplicarla a la producción. En este sentido la reduc-
ción propicia el eficientismo productivista ya presente antes de la emergencia del 
ambiente en tanto problemática social. Lo mismo sucede con el reúso: con la imagi-
nación necesaria está implicado en la productividad. En cuanto al reciclaje, si se lo 
piensa en su primera etapa de recolección del material también se asocia a algunas 
acciones y virtudes puestas en práctica en la reducción (imaginación sobre el desti-
no de los materiales sobre el ambiente); ahora bien, en la gestión del reciclado —las 
etapas de concentración del material, y el proceso propiamente dicho de transfor-
mación del material— las virtudes se vinculan a lo técnico: capacidad de manejar 
materiales y aplicación de conocimiento científico, es decir virtudes intelectuales5.

Que el enfoque usual asociado a las 3R se piense más bien para quienes consu-
men y no tanto para quienes producen, implica algunas cuestiones relativas a la dis-
tribución injusta de la responsabilidad: la ciudadanía “hace el trabajo” de quienes se 

5. Una disciplina como la ecología industrial tiene entre otros intereses el de recuperar los desechos de 
una industria como recurso para otra. La ecología industrial u otras se convierten en un campo propicio 
para la puesta en práctica de virtudes intelectuales (véase nota 3).

D
A

N
IE

L 
G

U
TI

ÉR
R

EZ



benefician al lanzar productos al mercado, obligándola a una tarea extra, resultado 
de la desresponsabilización de los productores.6 Más aún, todas estas ecovirtudes 
implicadas en la conocida fórmula de las 3R, como otras ecovirtudes tienen como 
prerrequisito un cúmulo de condiciones que no siempre se cumplen en los huma-
nos: por ejemplo la moderación tiene sentido y es practicable en un entorno con un 
acceso a la riqueza al menos promedio, y con multiplicidad de opciones posibles. 
Los sectores carenciados practican una “moderación” obligada, y por lo tanto, no 
pueden poner en práctica esta virtud: su práctica requiere un contexto de libertad, 
y la privación económica presupone todo lo contrario a la libertad. Los obstáculos 
para poner en práctica la ecovirtud vienen causados, en parte, por la falta de acceso 
de estos sectores a un desarrollo de sentido crítico social respecto de la sociedad 
hiperconsumista que los atraviesa, ocasionada a su vez por la dificultad para acce-
der a una educación de calidad. En términos más concretos, la ausencia de opciones 
asequibles de consumo se vincula a la exclusión de la mayor parte de la riqueza 
social, lo cual inhabilita a la moderación como práctica. Otro tanto podría decirse 
de las ecovirtudes inherentes a las otras dos “R”: la imaginación y la capacidad de 
ver otros usos, la prudencia en la gestión de los desechos para el reciclaje, implica 
cierto acceso a una buena educación. Esto es, si bien el ejercicio de virtudes resulta 
positivo en principio, bajo condiciones adversas no parece posible ni deseable de-
mandar obligaciones a les ciudadanes cuando no gozan de condiciones apropiadas, 
dicho de otra manera, cuando estos sectores tienen sus derechos conculcados.

Volviendo a la relación entre las 3R y consumo-producción, si la ganancia se 
constituye en la variable prevaleciente por medio del consumo de productos, la 
reducción no representa una regla muy atractiva para los propietarios de los me-
dios productivos. En cuanto al reciclaje la cuestión tiene algunas complejidades y 
contradicciones. Quien consume, a decir verdad, no recicla en sentido estricto —el 
proceso de reciclaje requiere un sistema de disposición y maquinaria no asequible 
a cualquier ciudadane del común—, sino que “separa para reciclar”. Lo cierto es 
que los productores o administradores y/o poseedores de los medios tecnológicos 
de producción han invertido una ínfima parte de sus ganancias en procesos de re-
ciclaje. Lo poco que es reciclado a nivel mundial7 proviene más bien de iniciativas 
ciudadanas, las instituciones de gobierno u organizaciones globales. Es raro que un 
productor asuma una responsabilidad por los materiales que libera en el mercado 
que vaya más allá de imprimir el símbolo del reciclaje en envases o productos de 

6. Resulta sugestiva la exigua inversión en una innovación tecnológica sustentable por parte de corpo-
raciones cuya facturación asciende a decenas de millones de dólares. El inconveniente, parece claro, 
no es de insuficiencia tecnológica o de conocimientos científicos para la reorientación ambiental de 
la industria.

7. En promedio, teniendo en cuenta variabilidades históricas y nacionales, diversidad de los materiales 
implicados, etc., se considera que el reciclado mundial ronda en torno al 14 %.



plástico o cartón. El reciclaje suele ser bienvenido en las áreas de comunicación em-
presaria: reciclar presupone haber consumido un producto —siempre que “otras 
personas” se enfrenten con todo el trabajo y la inversión para llevarlo a cabo—. 
Otro peligro ambiental del reciclaje consiste en considerarlo la “solución”: si se tra-
ta de una “salida” supuestamente acorde al problema de los desechos, entonces el 
hiperconsumismo irracional aparece como inocuo, o incluso positivo. Como ya se 
indicó, reciclar todo no eliminaría sustantivamente los impactos por las degrada-
ciones ambientales inherentes al proceso del reciclaje.

Por lo tanto, los discursos y simbología del reciclaje parten de un inmenso 
equívoco al dirigirse a quienes consumen cuando el complejo proceso concreto del 
mismo no está al alcance de las decisiones de las personas comunes.8 En los países 
latinoamericanos no todo el mundo accede a situaciones que capaciten para la ac-
ción virtuosa, y, como ya se ha indicado, resultan desiguales las posibilidades con-
cretas y las relaciones de poder que involucran decisiones sobre el ambiente, y por 
lo tanto, esto también influye sobre las responsabilidades. Bajo estas condiciones, 
las virtudes asociadas al reciclaje no parecen aportar un cambio fundamental hacia 
una sociedad verde.

Debilidad de la voluntad humana, virtudes y estado

A pesar de estos obstáculos y contradicciones en la prédica de las 3R y su práctica, 
los sujetos tienden a tener buena opinión del uso de la regla y la sustentabilidad 
en general, sin embargo, la práctica real no suele acompañar a esta “conciencia 
ecológica”. La cuestión del deseo débil es otro tema examinado por Connelly. La 
veleidad de querer practicar la ecovirtud acompañada por la falta de fuerza de 
ese querer significa la imposibilidad de la realización de la acción virtuosa. Aquí 
el autor encuentra una buena vía para revertir este problema, otra vez, el poner 
obstáculos a los obstáculos ya sugerido por la tradición liberal idealista británi-
ca (Green, Bosanquet). Existen propuestas “blandas” para la transformación de la 
voluntad y el deseo de adoptar actitudes y disposiciones ambientalmente sanas: 
“Estamos buscando convertir la veleidad (los deseos débiles) en virtud a través del 
simple expediente de quitar los impedimentos a la acción, y de ese modo, incli-
nando al agente a la acción”9 (Connelly, p. 69). Sin embargo, no siempre el camino 
allanado es garantía de acción moral. Además surge la sospecha de si la flojedad 
de ánimo para realizar la acción correcta, facilitada por la remoción de los elemen-

8. Resultan cuanto menos curiosas algunas leyendas impresas en ciertos envases de productos que re-
zan “reciclame”: la demanda ambiental en principio dirigida a los productores, se redirige a quienes los 
consumen, que por definición no poseen el capital, ni la tecnología, ni el conocimiento, ni, por lo tanto, 
la responsabilidad de llevar a efecto el proceso del reciclaje.

9. Traducción propia.

D
A

N
IE

L 
G

U
TI

ÉR
R

EZ



tos externos, no encuentra cierto paralelo en lo que sucede con la presión externa 
(estatal) a realizarlo: un vaciamiento del sentido moral del acto mismo: hay vacío 
moral bajo condiciones de fuerza externa, pero en alguna medida también cuando 
es “más fácil” actuar de manera correcta ya que ante cualquier leve “impedimento” 
se vuelve a las conductas antiambientales. Un acto moral se constituye como tal 
cuando pudiendo realizarse una acción no moral, esta no se realiza —a pesar de los 
beneficios individuales e inmediatos que implica no actuar moralmente—; o cuan-
do las consecuencias previsibles de su realización resultan no deseadas para el/los 
agentes, o bien cuando se realiza a pesar de poderosos obstáculos. Es dudoso sus-
cribir el carácter moral de un deseo débil de hacer el bien, cuando se lo realiza por 
la mera supresión de obstáculos. Es cierto que hay un componente voluntario; no 
obstante, dicho componente aparece como un complemento más de la acción mo-
ral: se trataría de un componente en una serie de medidas de un Estado, tal como 
el estímulo o hacer más fácil su realización, pero no implica la realización de una 
virtud en un sentido sustantivo. Ahora bien, la facilitación, no reviste importancia 
solo desde la virtud, sino también y, en gran medida, desde la legislación y medidas 
institucionales, lo cual no constituye el centro de la argumentación de Connelly —si 
bien acepta la eventual necesidad de la compulsión externa para ciertos casos—. En 
suma, la facilitación en tanto práctica social, parece ubicase en un punto intermedio 
entre las sensibilidades morales individuales de la ciudadanía ambiental, y las pro-
blemáticas más sociales de la organización de las políticas ambientales.

Es posible suponer que el autor inglés perciba la insuficiencia de la facilitación 
para la consecución de los objetivos sustentables y aúne a esto ciertos estímulos 
externos. En efecto, su texto no siempre distingue con claridad las medidas tendien-
tes a “allanar el camino” hacia actitudes y conductas sustentables por un lado, y la 
motivación a hacerlo por el otro: “El fomento de la voluntad de acción a través de (...) 
la facilitación es por lo tanto vital. A través de la acción, la participación y el involu-
cramiento la gente puede llegar a ser inducida a una forma de vivir y de hacer que 
comience a cambiar sus hábitos hacia (settle into) un ritmo virtuoso” (p. 69). La par-
ticipación y el fomento de la acción inducen a un cambio en conductual. Ahora bien, 
“inducción” no es facilitación, pero tampoco representa un estímulo “interno” en 
sentido estricto, sino una suerte de estímulo externo a actuar, aunque no compulsi-
vo. Sin duda, la imitación y el contagio de actividades en algún punto atractivas, con 
frecuencia alcanzan la fuerza de lo compulsivo10, aunque sin sus aspectos severos 
e ingratos. La difusión, el estímulo material y la facilitación constituyen estrategias 

10. Los “ejemplos” de personajes mediáticos de reconocimiento nacional, regional o internacional se 
muestran como medios de difusión de prácticas ambientales y de involucramiento en temáticas vincu-
ladas con el ambiente. Estas personalidades más o menos lúcidas pueden contribuir a activar o estimu-
lar conciencias y conductas, al tiempo que gozan de una validez social para colocar las problemáticas 
en la circulación pública. Por otro lado, su foco temático casi nunca llega a constituirse en un posiciona-
miento crítico de interés, y resulta poco relevante frente al carácter intrínsecamente antiambiental de 
todo un sistema de producción-consumo-inversión prevaleciente.



de ampliación de escalas de los proyectos colectivos sustentables, y promueven la 
práctica de ecovirtudes. No obstante, no parece imaginable una promoción general 
de las actitudes y acciones a favor del ambiente sin alguna participación estatal im-
portante a escalas amplias11, y las posibilidades de masificar acciones proambien-
tales difusoras y reproductoras de virtudes sustentables, al menos en sociedades 
neoliberalizadas, no representan una perspectiva factible sin un apoyo institucional 
fuerte.12

En síntesis, más allá de indicar las virtudes aptas para empezar a revertir la 
crisis ambiental, se vuelve lícito el hacerse la pregunta sobre el sentido y la impor-
tancia de las ecovirtudes ante las problemáticas a las cuales se enfrentan los proce-
sos actuales de modernización.

En cuanto a la importancia de las virtudes en el ámbito individual, se han in-
dicado algunas líneas que se pueden sintetizar en lo siguiente. Es plausible acep-
tar una dimensión individual de las virtudes, ahora bien, desdeñar los aspectos 
“externos”, tanto los que facilitan, como los estimuladores externos, y más aún, los 
estímulos compulsivos, no resulta operativo: las virtudes, en tanto disposiciones 
practicadas, perfeccionadas y motivadas a actuar en función de un bien general, 
adquieren una relevancia pública tal como lo reconoce Connelly, pero también hay 
que entenderlas como resultado, en gran medida, de las interacciones sociales en 
diversos niveles: económico, cultural y político. Es cierto que virtuoso no se hace 

11. Una cuestión más operativa estratégica —medular, pero que aquí no se profundizará— es la pre-
gunta sobre las posibilidades y las vías de acceso a esa fuerza institucional, a fin de instalar una pers-
pectiva y una política ambiental consistente. Dicha pregunta es inherente a la aceptación del Estado 
como agente casi central de la transición a la sustentabilidad. Tal presuposición no es cuestionada en 
este examen, y se toma como punto de partida para el análisis. Si esta centralidad es válida o no, o hasta 
qué punto lo es será materia de otra discusión. En la nota 4 de este estudio se nombran algunos posi-
cionamientos ideológico-políticos al respecto.

12. Otra “posibilidad” —aparte del apoyo mediático señalado en la nota 10— consistiría en la esperan-
za de que algún próspero agente económico decida, por una inquietud individual, dedicar cuantiosos 
recursos a la difusión y activación de prácticas ambientales. Tales iniciativas han tenido y tienen algún 
efecto. Sin embargo, la escala de los proyectos y los recursos destinados no pueden compararse con 
una política ambiental en el sentido cabal de la palabra. Por otra parte, las prácticas ambientales en 
sentido fuerte, casi siempre implican corroer la legitimidad de buena parte o de determinados sectores 
económicos relevantes. En este caso, tales agentes “benefactores” verán más prudente no ampliar su 
perspectiva y promover actividades ecológicas a escala local a través de sus fundaciones, o bien porque 
la ampliación de esa práctica o emprendimiento va en contra de los intereses de esas organizaciones 
económicas, o bien porque tales actividades socavan los intereses de otras también poderosas. Así, las 
acciones ambientales promovidas resultan inocuas para una verdadera vocación de revertir los pro-
blemas, con lo cual, las prácticas terminan vaciadas de contenido. Semejante política de debilitamiento 
del contenido de las prácticas sustentables se vincula con otra limitación: la finalidad publicitaria de 
estas aportaciones. Las largamente estudiadas y conocidas prácticas de greenwashing —construir e in-
troducir una imagen “verde” de las empresas en las representaciones de los consumidores— entrañan 
un empobrecimiento del componente crítico, reformulador del modo de vida y generación de cambios 
sustantivos como en las formas de producir y consumir a gran escala. Es reconocible el doble juego 
de estas prácticas: promueven la acción correcta en otras personas, mientras que el mismo agente de 
promoción no la lleva a cabo.

D
A

N
IE

L 
G

U
TI

ÉR
R

EZ



—desde lo externo—, pero tampoco se nace —como mera decisión personal—; la 
virtud no es “fabricable” pero tampoco adviene a la subjetividad moral por genera-
ción espontánea; en todo caso las condiciones históricas son el mejor contexto para 
construirlas, o el peor lugar para socavarlas.

El voluntarismo de la regla de las 3R y sus límites

En este punto surgen algunos cuestionamientos importantes a los discursos legiti-
madores asociados a las 3R. El biólogo, ambientalista, ensayista, periodista ambien-
tal y exfuncionario estatal de áreas de ambiente Sergio Federovisky (2018) describe 
al “nuevo hombre verde” como un exponente de la cultura individualista neoliberal 
expresada en términos ambientales. El discurso del “nuevo hombre verde” enfatiza 
la necesidad de que cada une “aporte su grano de arena”, lo cual, por simple suma-
toria de acciones individuales, se supone que allanaría el camino hacia la resolución 
de la crisis ambiental global. Semejante sentido común que une dimensiones tan 
disímiles como lo personal y lo global, se apoya en el reconocimiento de que “todo 
lo que hacemos en nuestra vida supone consecuencias en el ambiente” tanto loca-
les, regionales como planetarias. Bajo estas premisas, el ciudadano ambiental —el 
“nuevo hombre verde” al decir de Federovisky— pone en juego una preocupación 
global; adopta la carga que esto implica para sí mismo, sobre su responsabilidad 
como ciudadano, anteponiendo sus deberes a sus derechos, y poniendo el foco de 
su atención práctica en la esfera privada (Bell, 2013). Así las cosas, la regla de las 3R 
se entiende desde el mundo personal del consumo sin referencia directa a la pro-
ducción. En este esquema conceptual —propio de clases medias globalizadas—, se 
produce un adelgazamiento del sentido de los derechos al tiempo que las responsa-
bilidades se vuelven globales. Esta “conciencia ambiental” no pone en tela de juicio 
el carácter antiambiental del sistema económico y político prevaleciente, y carga 
sobre sí misma responsabilidades que en buena medida no son propias, licuando 
las obligaciones de los mayores responsables. El carácter individual del ejercicio 
ecovirtuoso presenta interrogantes serios para la construcción de una filosofía po-
lítica verde integral.

Si bien es cierto que, desde el punto de vista ético, la mera obligación externa 
no representa un ejercicio de las disposiciones ecovirtuosas hacia la acción am-
biental sustentable, si se mira la cuestión desde una óptica política, la construcción 
social de una ecoética virtuosa en la ciudadanía adquiere otras complejidades. La 
especificidad y la relevancia política de las ecovirtudes, así como la urgencia de la 
situación desesperante generada por un capitalismo desquiciado y antiambiental, 
no parecen ser las condiciones mejores para “esperar” que los sujetos por su propia 
reflexión sensible y analítica decidan actuar de forma ambientalmente responsable 
y “despierten” de manera voluntaria a una práctica sustentable. Las condiciones 



económicas y materiales, los patrones culturales imperantes, la impermeabilidad 
a todo cuestionamiento del que gozan los modelos desarrollistas de crecimiento 
—tanto en diversos proyectos políticos (por más “diferentes” que ellos se presen-
ten a la opinión pública), como en el sentido común—, y la expresión mediática 
de esos sentidos comunes, todos estos factores —y quizás otros más— dejan poco 
margen a los individuos para “decidir libremente” llevar a la práctica una vida sus-
tentable. Al mismo tiempo, proyectos económicos altamente cuestionables desde 
las consecuencias ambientales son defendidos en nombre de sectores vulnerables 
en lo económico, los cuales, no por casualidad, son los sectores más afectados por 
la degradación del entorno, además de las desigualdades económicas13. La fuerza 
casi mesiánica de las distintas formas del desarrollismo en la subjetividad y en la 
práctica diaria en donde el valor de la acumulación de bienes se convierte en una 
norma, inclusive para “combatir la pobreza”, hace que esa expectativa resulte muy 
difícil de cumplir por parte de la ciudadanía. En este punto, y a riesgo de recaer en 
un posicionamiento elitista, resulta más bien claro que es una minoría de la socie-
dad la que se compromete en lo teórico y en lo práctico con acciones concretas en 
un lugar de enfrentamiento contra las fuerzas antiambientales imperantes. En lo 
teórico, llevando a cabo un detallado análisis crítico de las políticas de crecimiento 
desde diferentes puntos de vista; en lo práctico, en estilos de vida que aplican las 
3R y otros principios sustentables en la vida personal hasta donde lo permite el 
sistema, buscando alternativas y llevando la problemática de la sostenibilidad a di-
versos ámbitos —laborales, de esparcimiento, artísticos, educativos, de economía 
social, en los movimientos sociales, etc.—. A pesar de su gran diversidad, el movi-
miento involucrado en un giro ambiental sustantivo de las políticas se encuentra 
lejos de convertirse en una fuerza multitudinaria cuya masividad logre orientar a 
la sociedad toda hacia un futuro sostenible. Las prácticas sustentables encuentran 
una dura resistencia en un sistema productivo y de consumo orientado a la maxi-
mización por un lado, y en la acumulación de la ganancia por el otro, dos factores 
conjugados para dejar de lado o al menos en segundo plano el cuidado ambiental. 
A su vez, los sectores empobrecidos, sometidos a un mayor sufrimiento ambiental, 
han mostrado, por diversas razones, un bajo nivel de reacción en comparación con 
los perjuicios padecidos. Quienes llevan a la práctica la sustentabilidad en sus pro-

13. Sería materia de otro trabajo investigar las relaciones e interacciones entre estas dos clases de 
desigualdades, la económica y la ambiental. Ya Ulrich Beck (2002) señalaba a finales de la década de 
1990, que “la contaminación sigue a la pobreza”. Por eso, contraponer las desigualdades ambientales a 
las económicas, y disociarlas como si solo una de ellas monopolizara la relevancia social —como hacen 
en general ciertos posicionamientos progresistas, populistas o inclusive de izquierda—, no refleja la 
complejidad concreta de estas problemáticas. Este procedimiento deja de lado la desigualdad “menos 
importante” —casi siempre les toca a las problemáticas ambientales ser descartadas— y se la piensa 
como cuestión carente de importancia o “a resolver después de” las cuestiones más importantes. Tales 
posiciones no reconocen la pauperización debida a los impactos ambientales, lo que es sorprendente 
ya que los sectores que estos discursos dicen defender son los más afectados.

D
A

N
IE

L 
G

U
TI

ÉR
R

EZ



pias vidas y en su contexto social se ven ante la necesidad de superar escollos tanto 
en las condiciones materiales como en la subjetividad de las mayorías.14 En oca-
siones se presenta la sombría situación de un crecimiento masivo de la conciencia 
ambiental bajo condiciones de masificación de impactos repentinos e inesperados, 
y sufrimientos de grandes masas poblacionales.

En consecuencia, no parece ser evitable —en caso de tener alguna influencia 
en las políticas estatales— establecer imposiciones tanto prohibitivas como coac-
tivas sobre los usos del ambiente. El carácter ciertamente fatigoso de la imposición 
representa un punto importante; sin embargo, una vez más, un poder estatal más 
firme se justifica en la existencia de fuerzas implicadas en la orientación antiam-
biental e insustentable de las relaciones económico-materiales. Estas se presentan 
como un poder muy difícil de desarmar y sus discursos justificatorios y sus prácti-
cas son predominantes en el ámbito académico —como modelo de desarrollo—, en 
el político —como discurso que justifica políticas que “resolverían” los problemas 
sociales— y en los sentidos comunes y el mundo mediático —como “única forma 
posible” de vivir la modernidad—. Bajo estas circunstancias, emprendimientos de 
gran coste ambiental y de fuerte sufrimiento ambiental presente o futuro para los 
sectores más vulnerables desde lo económico son defendidos en tanto “salida para 
los desposeídos” quienes —aunque esto resulte paradójico— son, como ya se seña-
ló, los grupos más perjudicados por los impactos ambientales.

La cultura de la acumulación de riqueza o de objetos —interpretación distor-
sionada de la abundancia— es, por otra parte, estimulada en épocas de recesión y 
“baja de consumo” en donde no se distingue lo realmente útil y sustancial del con-
sumo superfluo promovido por la publicidad —la vieja confusión entre valor de uso 
y valor de cambio—.

Fuera del aspecto discursivo-cultural, las formas de comercialización de todo 
tipo de bienes —en donde los alimentos configuran un ejemplo paradigmático— 
conlleva procedimientos de empaquetado que no pueden ser modificados solo por 
la presentación de “opciones sustentables”. Si se aplicaran de forma franca y ge-
neralizada opciones más sustentables de empaquetado de alimentos (u otros pro-
ductos), parece difícil imaginar que esto pudiera lograrse sin alguna forma más o 
menos sutil de imposición, ya que tales soluciones son inherentes a la afectación de 
intereses económicos (v. g. la ganancia).

14. Si esta “minoría” involucrada logra o no contagiar, tanto a nivel de la conciencia discursiva como en 
la práctica, a la mayoría, dependerá de diversas circunstancias histórico-políticas y culturales específi-
cas. Al mismo tiempo, obsérvese la baja masividad del movimiento feminista, por ejemplo en la década 
de 1980 por tomar un momento histórico, en contraste con la que tuvo durante mediados de la década 
de 2010. Dicho contraste en dos momentos diferentes, permite presuponer la presencia de ciertas con-
diciones sociopolíticas y culturales activas en 2015, pero ausentes en 1985, y lo inverso a su vez para 
explicar por qué no fue masivo el movimiento en este último año. En suma, ciertas “minorías” lograron 
trasmitir a las “mayorías” la necesidad de la movilización por el reclamo de derechos. Ese logro, es muy 
probable, fue mediado por condiciones sociohistóricas diferentes.



Sin duda, las facilidades financieras para la reconversión de los procesos de co-
mercialización, producción y distribución se encuentran en la órbita de las políticas 
de facilitación. Sin embargo, ello no impide la adopción de medidas más imperativas. 
Además, otra objeción para una política liberal de esta clase radica en que la re-
moción de obstáculos a la sustentabilidad de un Estado “blando” presupone plazos 
medianos o largos hasta que se dé de forma efectiva el involucramiento ambiental de 
la ciudadanía. Pero dada la urgencia de las medidas a tomar por el rápido deterioro 
de las condiciones materiales en juego, una política ambiental requiere tiempos más 
urgentes que una “espera” del despertar de una conciencia ambiental personal. Al 
menos como transición a una práctica y conciencia sustentable y autónoma.

Más que una espera pasiva de una “apertura ambiental de conciencia”, parece 
necesaria una práctica activa orientada a promover cambios indispensables hacia 
la sustentabilidad. De aquí que la aproximación a las 3R y a la sustentabilidad en 
general encuentra ventajoso el enfoque de las ecovirtudes ciudadanas, siempre y 
cuando las pensemos como disposiciones críticas en un proceso de transición hacia 
una sociedad sustentable bajo ciertas especificaciones. En este sentido, una mirada 
crítica de la función del Estado resulta un tema central.

Estado, ciudadanía ambiental, justicia y virtudes

Si se piensa que conviene reducir a lo mínimo posible la intervención de las es-
tructuras estatales, a lo justificable en los procesos socioambientales, y establecer 
contextos donde se aplique un estímulo no obligatorio, también suena razonable 
complementar estas estrategias —de un Estado en algún modo presente pero no 
protagonista del cambio ambiental— con otras —de un Estado más bien presente y 
coercitivo—. Sería inclusive contraproducente no hacer uso de ambas estrategias al 
mismo tiempo: no parece lógico invitar o estimular a hacer algo cuando las condi-
ciones materiales mediatas o inmediatas hacen que no se esperen los efectos posi-
tivos. Por otra parte, se pierde efectividad si el poder político dispone de los medios 
para la acción ambiental responsable cuando los valores y las normas subyacentes 
a esas políticas no son internalizadas de forma positiva por la población.

Por tanto, es posible la complementación de estas estrategias: acondiciona-
miento externo y facilitación material de la conducta ambiental ecovirtuosa por un 
lado, y motivación y estímulo subjetivo a actuar en esos términos por el otro. Sin 
embargo, como ya se señaló, estas estrategias resultan muy débiles para enfrentar 
presiones y sobreestimulaciones, y por lo tanto su utilización es más lateral.

Ahora bien, si el Estado va a tener alguna actuación más protagonista que tan 
solo “alentar” acciones proambiente, necesitará incorporar políticas que obliguen en 
algunas situaciones, por la vía o de la coerción o la coacción. Aquí surgen al menos 
dos preguntas, ¿cuándo es legítimo aplicarlas? Y la no menos importante es ¿a quién 

D
A

N
IE

L 
G

U
TI

ÉR
R

EZ



aplicarlas? Estas preguntas importantes para la práctica de la virtud, pueden recibir 
varias respuestas. A la primera, el criterio que pareciera apropiado es el de “urgen-
cia” respecto de problemas graves en donde otras medidas requerirían tiempo, tales 
como las estrategias motivacionales. Respecto de la segunda, surge una pregunta 
derivada: ¿es más apropiado aplicarlas a la mayoría que impacta poco de manera 
individual, o a la minoría cuyas decisiones y acciones sobre el ambiente afectan mu-
cho más? El requisito de justicia —virtud central para la tradición aristotélica y otras 
como la liberal de Connelly— que impulsa un fuerte sentido igualitario pareciera 
indicar lo segundo, en especial si esta minoría se beneficia, en general en términos 
económicos, de su poder de decidir sobre el ambiente. Es decir, el sentido igualitario 
no significa que sobre toda la ciudadanía recaiga el mismo grado de responsabilidad 
y obligación. La equidad se entrecruza con los niveles de responsabilidad. Si esta se 
define como “el deber del poder” (Jonas, 1995), y si hay sectores más poderosos a la 
hora de tomar decisiones sobre el ambiente en el cual los humanos viven, entonces 
la equidad aquí significa que en aquellos sectores radica la mayor carga de respon-
sabilidad. Sin duda, las minorías disfrutan de un poder político-económico, y por 
lo tanto, de la capacidad de decidir sobre el entorno; dicha posición les permitiría 
resistirse a cumplir con sus deberes, empleando los medios de los que en general 
echan mano con el fin de evadir sus responsabilidades. Por ejemplo, apoyándose 
en, y a su vez apoyando a sectores más amplios y no privilegiados que por diversas 
razones —ideológicas, psicosociales, etc.— se resisten a cambios, incluyendo a los 
que los beneficiarían. Estos sectores, a veces masivos, se acoplan a los grupos mino-
ritarios más favorecidos y los fortalecen, aún sin ser conscientes de ello. Además, las 
élites económicas suelen tener un “acceso privilegiado” a instituciones de poder con 
capacidad de maniobra para abolir leyes que no las benefician, o evitar su puesta en 
práctica. Otra táctica utilizada es atacar la legitimación de los gobiernos que pudie-
ran avanzar en derechos ambientales, y socavar la validez de la misma intervención 
estatal. Los gobiernos intentan evitar deslegitimaciones por parte de sus represen-
tados, con frecuencia llevadas a cabo bajo formas de chantaje por poderosos grupos 
de interés. De aquí que las clases políticas evitan avanzar sobre estos poderes irres-
ponsables desde el punto de vista ambiental.

Así se hace necesario plantear cuestiones centrales respecto de la actuación 
del Estado en sociedades donde el poder muestra una fuerte concentración. Aquí 
es donde la consistencia ambiental del Estado, el uso inteligente de los incentivos y 
aspectos fructíferos de la democracia deliberativa, la coordinación con las diversas 
formas de militancia ambiental15, podrán enfrentar con mayor efectividad las estra-

15. No se trata aquí de profundizar en estrategias políticas, no obstante, cabe destacar que es plausible 
reconocer la necesidad de concentrar poder en alguna forma de coalición con diversos sectores que 
promueven políticas a favor del ambiente, no solo en movimientos ambientalistas/ecologistas en senti-
do estricto, sino también partidos verdes, determinadas líneas sindicales, o líneas internas de partidos 
tradicionales más afines a las demandas por un ambiente más sano y justo.



tegias de los sectores anti-ambientales irresponsables, pero de gran concentración 
de poder, y lograr que asuman sus responsabilidades correspondientes.

Esta consistencia representa un recurso posible para el Estado y contribu-
ye a dar sentido a una ciudadanía ecovirtuosa. Se trata de que el Estado, en tan-
to complejo institucional y, de manera más puntual, quienes tienen posiciones de 
responsabilidad en su administración, se comporten de forma congruente con las 
medidas aplicadas. La finalidad de tal consistencia en la conducta personal y los 
procedimientos institucionales reside en promover modos de acción sustentable, 
y si es posible, inculcar algunas convicciones proambiente en la ciudadanía. Por 
ejemplo, un Estado racional en el uso de recursos de todo tipo —no meramente por 
razones económicas y por la simple exaltación del “recorte”— y que gestione los de-
sechos de manera adecuada en sus procesos administrativos, productivos, de servi-
cios, etc., será un Estado que tenga más legitimidad para infundir en la ciudadanía 
disposiciones proambientales y convencer sobre la orientación política tomada. Si 
bien la dimensión personal de quienes ejercen cargos públicos configura un factor 
importante en la consistencia ambiental del Estado, y las atribuciones y el manejo 
discrecional de las “castas” políticas (o económicas) no generan otra cosa que re-
sentimiento y oposiciones no siempre racionales, también es cierto que lo central 
radica en la dimensión institucional.16 En efecto, hay buenas razones para la aplica-
ción de normas jurídico-políticas, vinculadas con consecuencias para el ambiente 
—en especial las que regulan la producción y gestión de recursos, objetos de uso y 
desechos—, y que se apliquen en primer lugar y de forma principal, en las estruc-
turas estatales mismas17 en bien de la legitimidad del camino sustentable adoptado 

16. Propuestas como la “Ley Yolanda” —Ley 27592 de capacitación obligatoria en materia ambiental— 
sin duda coadyuvan a la construcción de este tipo de Estado, siempre y cuando no se reduzcan a una 
simple “creación de conciencia” subjetiva en el ámbito de un discurso no coincidente con medidas y ac-
ciones de hecho. Es fundamental que quien ejerza funciones públicas, en especial las de más alto rango 
en los distintos niveles se conduzca, inclusive en su vida personal, de forma adecuada y, con más razón, 
lo haga con los mismos patrones que la ciudadanía a la cual representa y a la cual lleva, vía el Estado, a 
ese tipo de prácticas. La decepción al respecto genera un descreimiento que se traslada de los sujetos 
a los principios y a las normas mismas. Esto presenta semejanzas con los obstáculos a las políticas de 
género. En efecto, si ciertos sujetos políticos, asociados a los derechos de género, fueran acusados de 
comportarse de manera contraria a lo que predican, esto daría pie a un fuerte cuestionamiento me-
diático a la defensa de esos derechos. Esta experiencia es central para entender algunos aspectos de 
la consistencia buscada. Más allá de la escala personal, y yendo a lo más macro, ciertas discusiones en 
torno a la “Ley Micaela” han manifestado cuestionamientos semejantes: un Estado que “obliga” a tomar 
conciencia de determinadas injusticias, pero al mismo tiempo no atiende ciertos casos de desigualda-
des económicas en donde el género se encuentra involucrado.

17. Es posible imaginar, diseñar y concretar políticas sustentables desde la institución gobernante en 
diversas áreas y dimensiones. Si buscamos una utilización racional de la energía por diversas razones, 
tanto ambientales como económicas, es consistente el establecimiento de políticas de gestión de uso 
apropiadas en las mismas reparticiones públicas. Otro ejemplo notorio gira en torno a los problemas 
derivados de la producción y manejo de desechos. Allí se hace posible y necesaria la actuación de las 
oficinas públicas como práctica propia. Un campo de avance ambiental lo configura la provisión de 
alimentos dentro del horario de trabajo: es menester buscar formas de reducción drástica del envolto-

D
A

N
IE

L 
G

U
TI

ÉR
R

EZ



por las políticas. La inconsistencia entre lo que se dice y promueve desde las políti-
cas estatales, y lo que realmente se hace desde posiciones de poder en un contexto 
institucional estatal conlleva, para las instituciones políticas, el riesgo de socavar 
la legitimidad y la confianza en las políticas ambientales, además de alimentar la 
oposición a medidas en principio benéficas.18 Tal consistencia ha de darse en la rea-
lidad, pero también resulta relevante en la imagen, dadas las características de las 
sociedades democráticas en donde las representaciones subjetivas de la ciudadanía 
inciden en las posibilidades de cambios.19

Así como en el esquema liberal de Connelly, la eliminación de obstáculos y la 
motivación van de la mano, de la misma manera los aspectos obligatorios del Es-
tado se tienen que complementar con la consistencia en el accionar de los agentes 

rio de alimentos, gran productor de desechos que van a parar a los “rellenos sanitarios”, una forma de 
gestión de residuos a la cual se han presentado fuertes cuestionamientos. Un tema aparte lo represen-
tan las empresas proveedoras del Estado. Aquí también el criterio de sustentabilidad de productos y 
servicios es un campo factible de implementación de políticas hacia una sociedad verde. Sería ilógico 
que un Estado promoviera conductas responsables, por ejemplo en el consumo, y al mismo tiempo 
destinara gastos para materiales o servicios provenientes de firmas que no observan comportamientos 
conformes a esos principios. El carácter reproductivo de tales medidas representa un gran motor de 
cambio dada la relevancia de las instituciones estatales en lo cotidiano en las sociedades modernas, 
como referente significativo para las representaciones ciudadanas de las prácticas ambientales. Estos 
ejemplos esbozados incluyen ventajas económicas notorias.

18. Se encuentran algunas analogías y diferencias entre las inconsistencias político-institucionales y 
las corporativo-empresariales. Cuando grandes corporaciones promueven acciones cuyo sentido real 
no es cumplimentado en sus actividades de forma integral, se genera una habilitación de doble vía del 
tipo “haz lo que digo pero no lo que hago”, doble discurso y otras maneras de deformación de la relación 
entre el mensaje y las acciones. Algunos de estos fenómenos y efectos se incluyen en las ya bien estu-
diadas políticas de greenwashing. (La reciente polémica del CEO de la corporación Starbucks que vive a 
1600 km de su oficina y viaja en jet privado tres veces por semana ha despertado cuestionamientos por 
las inconsistencias con las “políticas de sostenibilidad” de dicha empresa, sin hablar del insustentable 
aceite de palma que esta y varias otras empresas utilizan para sus productos. https://www.infobae.
com/estados-unidos/2024/08/29/el-ceo-de-starbucks-fue-criticado-por-viajes-en-jet-privado- con-
tradiciendo-la-politica-verde-de-la-empresa/). De todas maneras, los referentes empresariales gozan 
de ciertas ventajas para evitar ser descubiertos en sus inconsistencias. Algunas de las razones de esto 
quizá puedan ser la naturaleza “privada” de su dinámica, y el impulso de la publicidad a efectos de 
instalar representaciones y una imagen de “sustentabilidad” no ajustada a las dinámicas inherentes a 
las fuentes reales de la ganancia. La consecuencia social puede ir desde el descrédito del producto o 
servicio hasta el descreimiento en la sustentabilidad como propuesta normativa. En el plano político, 
la consecuencia se muestra más grave en virtud de la naturaleza mucho más exhaustiva y exigente del 
examen social sobre las acciones de las instituciones políticas y sus referentes que sobre las económi-
cas a las cuales, bajo un manto de indulgencia, se les consiente más en razón de su lógica de obtención 
de beneficio. Las inconsistencias del Estado ocasionan un gran daño no solo a la legitimidad estatal 
para promover mejoras sociales, sino también a la fuerza y capacidad transformadora del discurso y la 
perspectiva ambiental. Consumir o no un producto tiene consecuencias limitadas, la vida en sociedad 
no constituye una opción.

19. El lugar del “ejemplo” como fuerza difusora de actitudes, disposiciones y prácticas ambientales —u 
otras prácticas deseables— sin duda cobra un sentido especial en la imagen pública ciudadana, y tiende 
a fomentar la percepción de acompañamiento de quienes gobiernan y las estructuras institucionales en 
el dificultoso trance del cambio ambiental.

https://www.infobae.com/estados-unidos/2024/08/29/el-ceo-de-starbucks-fue-criticado-por-viajes-en-jet-privado- contradiciendo-la-politica-verde-de-la-empresa/
https://www.infobae.com/estados-unidos/2024/08/29/el-ceo-de-starbucks-fue-criticado-por-viajes-en-jet-privado- contradiciendo-la-politica-verde-de-la-empresa/
https://www.infobae.com/estados-unidos/2024/08/29/el-ceo-de-starbucks-fue-criticado-por-viajes-en-jet-privado- contradiciendo-la-politica-verde-de-la-empresa/


—con especial énfasis en que quienes se encuentran en posiciones de responsabi-
lidad— y los procedimientos y el accionar de las estructuras estatales. El incordio 
que supone una prohibición o una compulsión a realizar determinadas acciones es 
reforzado tanto más cuanto menos se manejen de manera correspondiente quienes 
tienen el poder de tomar decisiones sobre los demás.20 Así, la concordancia entre 
plan político y prácticas estatales, con toda probabilidad, representa un auténtico 
refuerzo para una política ambiental: se fortalece la legitimidad de tales medidas 
con una clara acción sustentable de quienes tienen funciones estatales, más una 
orientación política institucional dentro de las reparticiones públicas orientada al 
mismo fin.21

De esta forma, si el camino hacia una sociedad sustentable ha de incorporar a 
las instituciones político-estatales como actor relevante, su efectividad dependerá 
de cómo sean capaces de liderar el proceso. En efecto, el Estado debería constituir-
se como el “primer ciudadano ambiental”, un agente —de importancia central— 
que practica la sustentabilidad en sí mismo y a partir de sí mismo. Esta dinámica 
materializada en la realidad, no deja de lado los aspectos representacionales en la 
ciudadanía, al contrario, coadyuva a la creación de una representación de la ciuda-
danía respecto de un Estado que “hace lo que dice”. Tal consistencia es un factor de 
importancia, tanto a la hora de adquirir un peso específico para enfrentar a los po-
deres concentrados y antiambientales —renuentes por su propia lógica a asumir su 
responsabilidad—, como en el poder de activar actitudes, disposiciones cotidianas 
y reacciones tendientes a la resolución de las problemáticas ambientales, esto es, 
promover “ecovirtudes” en la terminología de Connelly. Bajo estos postulados, un 
“Estado ecovirtuoso” se constituye a partir de agentes que asuman las responsabili-
dades ambientales a fin de hacer práctica la sustentabilidad y presentarla como un 
camino posible, palpable, factible y eficiente.

Ahora bien, el sentido de estas propuestas radica en la construcción histó-
rica de las ecovirtudes ciudadano-ambientales para la transición hacia la susten-
tabilidad. De aquí surge una pregunta muy pertinente: ¿a qué tipo de ecovirtud 
ciudadana se hace necesario apuntar? ¿Qué cualidades comporta esta ciudadanía 
ambiental virtuosa? Aquí algunas aproximaciones.

20. El filósofo político verde John Barry (1999) aporta la idea de un “servicio sustentable obligatorio” 
de manera de inspirar actitudes ambientales en la ciudadanía. El cambio de una subjetividad desres-
ponsabilizada construida desde el consumismo imperante complica la realización de dicha propuesta. 
La consistencia ambiental del Estado resulta un soporte y un aliciente para hacer que se comprenda 
la veracidad de la voluntad en un cambio en donde las cargas sociales (no solo económicas) resulten 
equitativas.

21. También es conveniente combinar las políticas de motivación con la coherencia en las prácticas 
estatales. En este caso, al igual que con las medidas compulsivas —prohibición o coacción—, las conse-
cuencias de no ser consistente desembocan en falta de legitimidad tanto de los autores de las medidas, 
como de las medidas en sí mismas.

D
A

N
IE

L 
G

U
TI

ÉR
R

EZ



Ecovirtud y justicia crítica

Un cuestionamiento más fuerte al planteo de desarrollo de ecovirtudes en los in-
dividuos, o inclusive en grupos de individuos, apunta a la “necesidad” contextual, 
histórica y políticamente construida de las mismas. En efecto, se necesitan virtu-
des sustentables porque vivimos en una sociedad insustentable, si viviéramos en la 
sustentabilidad, no serían necesarias las ecovirtudes. Por lo tanto, es la coyuntura 
histórica la que las hace necesarias. Aceptado el carácter insustentable de la organi-
zación social y económica, la conciencia del “nuevo hombre verde” neoliberal consi-
dera “necesario” actuar de manera individual eligiendo la opción más responsable, 
o que entrañe consecuencias menos perjudiciales. Por lo tanto, las virtudes no se 
asocian a cualidades excelentes propias del ser humano en todo lugar, sino que, en 
gran medida, se pregonan a fin de compensar las externalidades del sistema. En su 
momento, ya fue cuestionada la “caridad” como supuesta solución individual ante 
una profunda desigualdad social, y a partir de la cual se exime de cualquier crítica 
a una injusta organización social. En este sentido, la “solución compensatoria”22 
además de no habilitar una crítica a los fundamentos del orden social insustentable, 
ha de probar su real efectividad en ese contexto, cuya cultura económica, política y 
social se muestra como “anti-ambiente”.

Los duros y muy atendibles cuestionamientos a la centralidad y el sentido mis-
mo de las virtudes ecológicas, han de tener en cuenta la facticidad insustentable 
de este momento civilizacional de la especie humana y la necesidad de transfor-
marlo. Esta necesidad de transformación permite plantear el tema en términos de 
un cambio transicional hacia un sistema productivo y de consumo cualitativamen-
te diferente. Entonces, a fin de favorecer actitudes y disposiciones orientadas a la 
defensa del ambiente y todos los elementos que lo componen, las potencialidades 
de las ecovirtudes no son un componente a desdeñar como herramienta de cam-
bio. Al contrario, las ecovirtudes representan un requisito para la transición a la 
sustentabilidad. Recuérdese que Connelly, después de todo, acepta que las que él 
analiza tienen un sentido consecuencialista para el mantenimiento del “bien social 
sustentable”. Su importancia radica en su dimensión pública, no tienen centralidad 
en sí mismas, ni para la felicidad del sujeto moral que las ejerce, al menos en el pre-
sente contexto de discusión. A partir de aquí, y desde el planteo de la transición a 
una sociedad sustentable/verde/ecológica/ambientalmente justa, las ecovirtudes 
presuponen potencialidades y factores de cambio fértiles hacia la sostenibilidad.

Bajo estas condiciones, cabe agregar a la discusión de Connelly la necesidad 
de la virtud del “sentido crítico” la cual, junto con la virtud de la justicia, hacen de 

22. El mismo “servicio sustentable obligatorio” postulado por John Barry (1999), si no logra promover 
una sociedad sustentada en otras bases de producción y de consumo, corre el riesgo de recaer en la 
categoría de estas “pseudosoluciones compensatorias”.



las ecovirtudes una herramienta más fiable para el cambio ambiental, evitando 
reducir las virtudes a meros componentes funcionales a un orden social insus-
tentable. Su valor para la transición verde la convierte en una herramienta nada 
despreciable para la eficacia de las virtudes en una sociedad aceptablemente sus-
tentable, donde el aprovechamiento productivo del entorno y la responsabilidad 
en el consumo sean moneda corriente.23 La función de las ecovirtudes incluirá el 
mantenimiento de aquellos parámetros aceptables de sustentabilidad24 en todas 
sus dimensiones, tanto las más ecológicas como las ligadas a los factores sociales, 
y sin duda, la interacción entre ambas. Entonces, sin llegar a ser central, resulta 
más imaginable un protagonismo mucho mayor de las virtudes en el contexto 
de transición a la sustentabilidad que en una etapa de sustentabilidad plena de 
los sistemas económicos y sociopolíticos. Ahora bien, la construcción del perfil 
ciudadano ambiental, si es en verdad honesto, tiene que involucrar el impulso al 
análisis crítico —o “socio-ecocrítico”25— por diversas vías, educativas, comunica-
cionales, discursivas, académicas, etc.

En este sentido, la crítica abarca tanto la práctica de las ecovirtudes mismas 
como la observación política del presente. En lo primero, la crítica se pregunta quié-
nes son los sujetos sociales más obligados a un cambio en sus acciones y disposicio-
nes a actuar respecto del ambiente. También implica preguntarse sobre las propias 
acciones en los hábitos. En cuanto a lo político, la crítica examina los intereses invo-
lucrados en los discursos, políticas ambientales estatales y prácticas concretas de 
los grupos de poder prevalecientes, tanto a través de las estructuras estatales como 
del poder económico. Así la crítica revela las desigualdades y opresiones de todo 
tipo, no siempre “evidentes” para los sentidos comunes impuestos. Estas desigual-
dades pueden ser interhumanas, como las cargas de responsabilidades ambienta-
les mayores en mujeres u otros colectivos o sectores sociales (MacGregor, 2006), o 
como las cargas injustas de carácter ambiental directo sobre poblaciones contami-
nadas, frente a quienes se benefician de los impactos. El análisis ecológico-crítico 

23. Para expresarlo en términos más ilustrativos, una cosa es separar desechos plásticos “para sentirse 
ecovirtuoso” y “dar el ejemplo” de conducta sustentable a los demás, y otra es hacerlo cuestionando el 
sistema que beneficia a la industria del plástico, y al mismo tiempo, proponiendo alternativas, v. g. uso 
del vidrio.

24. El parámetro de determinación de grados aceptables de sustentabilidad es un tema no examinado 
en este estudio. Aquí entran componentes tanto cualitativos como cuantitativos en esa determinación, 
e involucra una discusión epistemológico-política más amplia (Funtowicz y Ravetz, 1993). De todas 
maneras, resulta claro el carácter insustentable del perfil actual de las sociedades modernas, tanto las 
“desarrolladas” como las “en desarrollo”.

25. Sería materia de otro trabajo explicitar las características de una “ecología crítica”. La reflexión so-
bre el pensamiento crítico presenta una larga serie de discusiones filosóficas desde diversas perspecti-
vas. La presente aproximación incluye tanto un abordaje complejo e histórico-político, las relaciones de 
poder, como también un análisis de la coherencia del discurso ambiental en relación con las prácticas. 
En este escrito se utiliza el término “socio-ecocrítico” para diferenciar este enfoque de la “ecocritica”, 
un desarrollo conceptual asociado al ámbito de la crítica literaria.

D
A

N
IE

L 
G

U
TI

ÉR
R

EZ



deja al descubierto también los discursos de falso ambientalismo ya examinado, 
que esconden otras responsabilidades y no reclaman los derechos de quienes son 
objeto de exclusión del reconocimiento a un derecho al ambiente sano.

Hasta aquí, la crítica expresa lo ya reflexionado en la tradición occidental de 
pensamiento aplicado a la crisis ambiental presente. No obstante, la crítica socioe-
cológica o la actitud “socioecocrítica” va más allá, y somete a examen cualquier 
fascinación irreflexiva por los “adelantos tecnológicos”, no como una irracional 
oposición a las diversas formas de modificar la realidad material, sino en base al 
reconocimiento de que todo dispositivo técnico-tecnológico tiene la capacidad de 
ofrecer casi siempre ventajas como desventajas. El nivel de productividad se en-
cuentra asociado a una modificación del entorno que implica casi siempre impactos 
ambientales. Toda producción y consumo implican en mayor o menor medida una 
modificación del entorno, y de allí una posible degradación de las condiciones de 
vida de seres humanos y no humanos. La socioecocrítica analiza qué modelo so-
cial —en el cual las tecnologías juegan un rol principal— resulta sustentable, y qué 
uso de las tecnologías se considera justo en sus beneficios y en sus consecuencias, 
o cuándo decimos que hay impactos y quién los recibe para beneficio de quién. La 
aceptación de que todo proceso material conlleva, por un lado, un resultado reco-
nocido como positivo (por ejemplo producción de objetos), y por el otro, condicio-
nes que se pierden (pérdida de recursos o de bienes naturales como el aire puro), 
conecta al tema del “metabolismo social” ya que las sociedades también configuran 
organizaciones materiales. Karl Marx ha recurrido a este concepto para mostrar 
cómo las sociedades utilizan componentes del entorno (“recursos”) y los procesan 
generando modificaciones buscadas (productos y servicios) y no buscadas (impac-
tos dañinos en el ambiente).26

El metabolismo social lleva a reconsiderar de forma crítica ciertas propuestas 
presentadas como “soluciones sustentables”: posicionamientos sociales ante los 
problemas éticos del ambiente, como “el nuevo hombre verde”, o procedimientos 
comunicativos —v. g. el greenwashing—, o propuestas más concretas en lo tecnoló-
gico —v. g. baterías solares cuyas condiciones ambientales de producción podrían 
requerir situaciones de sometimiento económico interregional e intercultural—, y 
las desigualdades e injusticias concomitantes, sin hablar de los impactos directos 
en entornos de poblaciones donde se llevan a cabo emprendimientos extractivos o 
industriales (Lacabana, 2018). Una socioecocrítica entiende que cualquier forma 
de producción y de consumo implica cambios ambientales potencialmente dañinos. 
De aquí se analiza quiénes se perjudican y quiénes se benefician de esos procesos 
económico-sociales. Dicha crítica pone en cuestión al “productivismo” toda vez que 

26. “El metabolismo social puede ser definido, pues, como el modo en que las sociedades organizan su 
intercambio de energía y materiales con su medio ambiente” (Toledo, Infante-Amate y de Molina, 2017).



se muestre como un “negacionismo” de las dimensiones metabólicas entre las so-
ciedades y el entorno.

Desde esta perspectiva, la virtud de la justicia, en tanto mirada ecocrítica, se 
pregunta respecto de quienes se benefician y perjudican a partir de la aplicación de 
tecnologías. Por ejemplo, las llamadas “tecnologías de punta” se caracterizan por 
una capacidad de modificación más radical y profunda de los sistemas naturales, 
pero con importantes consecuencias no siempre positivas para los ecosistemas y 
sistemas geológicos que constituyen en gran medida el contexto material de las 
sociedades. Así, proceder a un análisis detallado de estas “salidas” a la crisis am-
biental, junto con la posibilidad de imaginar una sociedad realmente sustentable y 
los caminos factibles para implementarla representan las actitudes reconstructivas 
centrales de la socioecocrítica propuesta. De esta forma, la crítica se encarna en 
una práctica ecovirtuosa personal y social, comunitaria y global, esto es, en diver-
sas escalas. En efecto, la crítica ecopolítica identifica el alcance de dichas virtudes 
sustentables o “verdes”, y la manera de activar e insertar la dimensión ambiental 
en la práctica política.

Conclusión: regla de las 3R y crítica ecopolítica

En estas condiciones, la regla de las 3R constituye una herramienta relevante para 
el cambio ambiental necesario. El medio para convertirla en esa herramienta lo 
representa el desarrollo de ecovirtudes ciudadanas: la praxis ciudadana transfor-
ma una regla de acción en un instrumento político para ese cambio. Ahora bien, 
el sentido crítico, asociado a la justicia redefine y fortalece esta herramienta ciu-
dadana, despojándola de sentidos comunes limitantes para ofrecer una perspecti-
va en escalas más amplias de análisis y de acción política y socioambiental. Así la 
práctica de las 3R se transforma en praxis política, lejos de representar una simple 
acción individual aislada del contexto, envuelta en sentidos meramente moralistas 
y “ejemplares” que no cuestionan el statu quo. Puestas las cosas en estos términos, 
una ciudadanía ambiental no deja de ser una ciudadanía crítica en su praxis norma-
tiva. El sentido crítico no evade sus responsabilidades personales, sin embargo, las 
contextualiza en la realidad sociopolítica y apunta, como una responsabilidad más, 
a la transformación ecoambiental de la sociedad toda en sus diversos aspectos: pro-
ductivos, de consumo, financieros, educativos, discursivos, político-institucionales, 
mediáticos, etc., en donde las transformaciones se apliquen a toda la actividad so-
cial, desde el transporte a la producción de objetos y de bienes y servicios, desde el 
consumo a las finanzas pasando por la educación, desde los servicios de salud a la 
construcción de viviendas, desde el discurso social a la movilización de las fuerzas 
políticas pasando por las instituciones intermedias y demás prácticas e institucio-
nes de la sociedad civil. Dichas prácticas de transformación ambiental alimentan a 

D
A

N
IE

L 
G

U
TI

ÉR
R

EZ



su vez la socioecocrítica y la validan como muestras particulares de una orientación 
viable hacia una sociedad sustentable desde la factibilidad.

Los impulsos de transformación no se disocian de la lucha por igualdades 
económicas, de género e identidades culturales. Al contrario, se suman a ellas, las 
afianzan, les agregan otras dimensiones y abren a la crítica de desigualdades que se 
ubican en un territorio más allá de las desigualdades “clásicas” —basadas en la dis-
tribución del ingreso—. En efecto, desigualdades ambientales tales como el derecho 
al ambiente sano, a condiciones de vida apropiadas y la superación de desigualdades 
interespecíficas van más allá de la distribución de riqueza en sentido estricto, pero al 
mismo tiempo la incluyen.

En la configuración y la difusión de la sensibilidad ética ecovirtuosa, el Estado 
puede tener una función importante, y la crítica ecosocial se convierte en un rea-
seguro y un aliado para evitar o al menos identificar desaciertos y apuntar a tran-
siciones más justas. Como propuesta, la ecocrítica no cuestiona la importancia de 
las funciones de “estimulación” de conciencias y “facilitación” de acciones estatales 
no obligantes sobre los individuos. Pero de manera complementaria propone un 
Estado que se pone al frente del cambio ambiental, llevando a cabo eso mismo que 
le pide a la sociedad y establece reglas para seguir el cambio de la sustentabilidad. 
Adopción de normas y su ejecución, coherencia interna de la institución estatal, es-
tímulos a la acción y facilitación de esa acción proambiental son estrategias a llevar 
a cabo por un Estado hacia la sustentabilidad.

Cualquiera de estas cuatro estrategias —difusión, facilitación, establecimiento 
de obligaciones legales y coherencia estatal— será pertinente según la situación, el 
ámbito de aplicación y la situación política de contexto.

De tal forma, la crítica sistémica en su condición de socioecocrítica de un orden 
político y económico insustentable, tanto en lo específicamente ecológico como en 
lo socioeconómico, abre a más debates que en este texto no son posibles explorar.27 
Baste subrayar que la regla de las 3R comprende elementos para aportar a la crítica 
y el cambio socioambiental sustentable, o puede usarse para persistir en un orden 
antiambiental encubriendo, bajo apariencia “verde”, las bases que lo sustentan. La 
ciudadanía ambiental critica es la que hace la diferencia.

27. Por ejemplo, ¿cómo posicionar la socioecocrítica frente a la ética? ¿Cómo vincular la crítica so-
cioambiental con prácticas teóricas como la ciencia, el arte y la filosofía? ¿Cómo se la vincula con prácti-
cas sociales como la educación, la economía, la comunicación, etc.? ¿Cuál es el lugar del diálogo político 
en la implementación del cambio ambiental desde la perspectiva socioecocrítica? ¿Cómo inciden las 
relaciones interculturales en un marco de análisis y de prácticas ecocríticas? ¿Cómo analizar desde el 
punto de vista ecocrítico la situación de la dependencia económica de países periféricos y qué conse-
cuencias ambientales se derivan de esa situación? Son algunas de las preguntas posibles.



Bibliografía

ARISTÓTELES (2009), Ética a Nicómaco, trad. y ed. Julián Marías y María Araujo, Madrid, 
Centro de Estudios Políticos y Constitucionales.

AUYERO, Javier y Débora Swistun (2008), Inflamable. Estudio del sufrimiento ambiental, 
Buenos Aires, Paidós.

BARRY, John (1999), Rethinking Green Politics: Nature, Virtue and Progress London, Sage.

BARRY, John (2006), “Resistance is Fertile: From Environmental of Sustainability”. 
En Dobson, Andrew and Derek Bell (ed.) Environmental Citizenship, Cambridge, 
Massachusetts, The MIT Press, pp. 21-48.

BECK, Ulrich (2002), La sociedad del riesgo global, Madrid, Siglo XXI Editores.

BELL, Derek (2013), “Environmental citizenship” en Paul G. Harris, Routledge Handbook 
of Global Environmental Politics, London, Routledge.

CONNELLY, James (2006), “The Virtues of Environmental Citizenship” en Dobson, (ed.) 
Environmental Citizenship Cambridge, Massachusetts, The MIT Press.

FEDEROVISKY, Sergio (2018), El nuevo hombre verde. Cómo el neoliberalismo nos hace 
responsables del desastre ecológico que provoca el sistema. Buenos Aires, Capital 
Intelectual.

FUNTOWICZ, Silvio y Jerome Ravetz (1993), Epistemología política. Ciencia con la gente, 
Buenos Aires, Centro Editor de América Latina.

GUARIGLIA, Osvaldo (1997), La ética en Aristóteles o la Moral de la Virtud, Buenos Aires, 
Eudeba.

GUDYNAS, Eduardo (2009), “La ecología política del giro bicentenario en la nueva Cons-
titución de Ecuador”, Revista de Estudios Sociales (32), pp. 34-47.

GUDYNAS, Eduardo (2009), “Ciudadanía ambiental y meta-ciudadanías ecológicas: re-
visión y alternativas en América Latina”, Desenvolvimento e Meio Ambiente n.o 19, 
p. 53-72, jan./jun.

JONAS Hans (1995), El Principio de Responsabilidad: ensayo de una ética para la civiliza-
ción tecnológica, Barcelona, Herder.

LACABANA, Miguel (2018), “Introducción: litio, territorio, ambiente y globalización”, 
Revista de Ciencias Sociales, segunda época 7, n.o 34, primavera, pp. 7-15.

MACGREGOR, Sherilyn (2006), Beyond Mothering Earth: Ecological Citizenship and the 
Politics of Care, Toronto, University of British Columbia Press.



ROIG, Arturo (2009), Teoría y crítica del pensamiento latinoamericano, Buenos Aires, 
Una ventana.

TOLEDO, Víctor M., Juan Infante-Amate y Manuel González de Molina (2017), “El meta-
bolismo social. Historia, métodos y principales aportaciones”, Revista Iberoamerica-
na de Economía Ecológica n.o 27, pp. 130-152.



Para que los hombres...

Juan L. 
Ortiz



Para que los hombres no tengan vergüenza de la belleza de las flores,
para que las cosas sean ellas mismas: formas sensibles o profundas
de la unidad o espejos de nuestro esfuerzo
por penetrar el mundo,
con el semblante emocionado y pasajero de nuestros sueños,
o la armonía de nuestra paz en la soledad de nuestro pensamiento,
para que podamos mirar y tocar sin pudor
las flores, sí, todas las flores,
y seamos iguales a nosotros mismos en la hermandad delicada,
para que las cosas no sean mercancías,
y se abra como una flor toda la nobleza del hombre:
iremos todos hasta nuestro extremo límite,
nos perderemos en la hora del don con la sonrisa
anónima y segura de una simiente en la noche de la tierra.



VIRGINIA B. TOLEDO LÓPEZ

Licenciada en Relaciones Internacionales por la Universidad Nacional del Centro 
de la Provincia de Buenos Aires (UNICEN), diploma superior en Estudios Socia-
les Agrarios de la Facultad Latinoamericana de Ciencias Sociales (FLACSO) y 
doctora en Ciencias Sociales por la UBA. Investigadora asistente del CONICET 
en el Instituto de Estudios para el Desarrollo Social, Facultad de Humanidades, 
Ciencias Sociales y de la Salud / Universidad Nacional de Santiago del Estero 
- CONICET (INDES, FHCSyS/UNSE-CONICET). Coordina el equipo de investiga-
ción en Ecología Política. Es docente de la cátedra de Sociología Ambiental en la 
Facultad de Ciencias Sociales de la UBA y docente de posgrado en seminarios 
de Teoría de la Sustentabilidad y Justicia Ambiental. Integra la Red Nacional de 
Cátedras Libres de Soberanía Alimentaria.

SOBRE LA AUTORA



Agrocombustibles  
en Argentina en tiempos 
de transición
Aprendizajes a partir de estudios 
de caso

Los “biocombustibles” a base de cultivos industriales fueron particularmente im-
pulsados a fines del siglo XX como alternativa a los fósiles, desde países centrales 
como la Unión Europea y Estados Unidos, en el contexto de los debates por la crisis 
climática. Hacia el siglo XXI, en marco del “consenso de los commodities” (Briguel y 
Svampa, 2023), varios países de América Latina, entre otras regiones del Sur Global, 
se constituyeron como proveedoras. Así, crecientes cantidades de cereales y olea-
ginosas se reorientaron a la producción de energía, compitiendo además por el uso 
de la superficie cultivada (y presionando para su extensión). 

Los efectos ambientales de la producción de agroenergía líquida han suscita-
do un profundo debate a nivel mundial, creciente en el plano local. Los principales 
cuestionamientos al uso de agrocombustibles1 indican su necesaria articulación 
con los efectos territoriales de la expansión del agronegocio en términos de dere-
chos humanos, justicia ambiental y soberanía alimentaria, en tanto recrudecen la 
crisis climática, alimentaria y energética (Giarracca y Teubal, 2013; Toledo López, 
2018; Bertinat y Svampa, 2022). Así, desde un enfoque integral se destacó que “la 
huella ecológica de los agrocombustibles es incluso mayor que la de los combusti-
bles fósiles” (Fernández Durán y González Reyes, 2021, p. 122). En este marco, des-
de movimientos sociales, organizaciones políticas y sectores críticos se propone el 
concepto de agrocombustibles para resaltar la tensión con la generación de alimen-
tos, entre otros efectos negativos asociados a su expansión. Además, se considera el 
prefijo “bio” en términos de lavado “verde” o “ambiental” (Honty y Gudynas, 2007), 

1. Ver definición en https://www.teseopress.com/diccionarioagro/chapter/agrocombustibles-agro-
carburantes-sudamerica-comienzos-del.

https://www.teseopress.com/diccionarioagro/chapter/agrocombustibles-agrocarburantes-sudamerica-comienzos-del
https://www.teseopress.com/diccionarioagro/chapter/agrocombustibles-agrocarburantes-sudamerica-comienzos-del


de modo que se los señala por crear falsas ilusiones sobre soluciones tecnológicas 
al problema del uso del petróleo y se documenta como una forma de “acaparamien-
to verde”, con la apropiación de tierras como trasfondo (Fairhead et al., 2012). 

Los argumentos contrapuestos se manifiestan además en la emergencia de 
conflictos en los territorios destinados a su producción. En este sentido, el caso 
argentino es interesante si se considera el rol que el país tuvo en la expansión del 
modelo de agronegocios en la región (Gras y Hernández, 2013; Giarracca y Teubal, 
2013; Gárgano, 2022) y su desempeño en el mercado mundial, en una coyuntura de 
reafirmación del “mandato exportador” (Cantamutto y Schorr, 2021) y con la emer-
gencia del nuevo “consenso de la descarbonización” (Bringuel y Svampa, 2023). En 
particular, da cuenta de la experiencia de un emergente jugador en el mercado de 
agrodiesel: el país se transformó en pocos años en el quinto productor y el principal 
exportador mundial de diesel a base de soja (Toledo López, 2021). 

El presente artículo busca explorar el surgimiento y evolución de algunas dis-
putas, controversias, conflictos y resistencias frente a la agroenergía en los terri-
torios destinados a su producción, con foco en las productividades, esto es, en los 
diferentes efectos (sociales, jurídicos, político-institucionales, territoriales, etc.) de 
la conflictividad ambiental (Merlinsky 2013, 2016; Azuela y Mussetta, 2005), en sin-
tonía con el debate sobre el extractivismo y las transiciones. Retomando a Svampa 
(2019, p. 18), se entiende al extractivismo como un “modelo sociopolítico-territo-
rial” que refiere a la forma que adquieren las relaciones sociales entre actores en 
un espacio-tiempo específico; puede ser definido por sus atributos políticos, eco-
nómicos, culturales, socioecológicos y de género; y ser analizado a diferentes esca-
las. El análisis retoma, asimismo, los estudios sobre las transformaciones recientes 
en los sistemas agroalimentarios, asociadas al proceso de expansión del “modelo 
del agronegocio” (Gras y Hernández, 2013; Giarracca y Teubal, 2013; Borras et al., 
2010) y del predominio del sistema agroalimentario corporativo (Teubal, 2009). En 
particular, se sostiene la importancia de la consideración de la cuestión ambiental 
de los agrocombustibles en el contexto de los debates sobre la transición energética 
justa (Bertinat et al., 2020; Bertinat y Svampa, 2022). 

Conforme las categorías planteadas por Stake (2003, p. 3), el camino meto-
dológico elegido ha sido el de trabajar con casos “instrumentales”2. Así, los casos 
de la producción de agrodiesel de soja en Santiago del Estero y de la elaboración 
de agroetanol de maíz en Córdoba fueron seleccionados dada su relevancia y po-
tencialidad para dar cuenta de la relación global-local, respondiendo interrogantes 
planteados en ambos planos. Mediante una complementación de técnicas se realizó 

2. En este sentido, lo importante no es la representatividad del caso sino su capacidad de particularizar 
el fenómeno bajo estudio (cualidades para dar cuenta de diferentes dimensiones de análisis), su cua-
lidad descriptiva (densidad informativa) y finalmente su valor heurístico (es decir, su potencial para 
vincular la situación local concreta con premisas teóricas).

V
IR

G
IN

IA
 B

. T
O

LE
D

O
 L

Ó
PE

Z



el análisis de documentos y estadísticas oficiales, legislaciones, material hemero-
gráfico, informes y bibliografía especializada, y se utilizó el método cualitativo para 
la interpretación de los repertorios sociales y en aras de sistematizar los estudios 
de caso locales. En consecuencia, en lo que sigue se describe el contexto nacional y, 
con un enfoque multiescalar y a partir de estudios de caso, se aborda la pregunta 
—más amplia— en torno a la construcción social y política de la cuestión ambiental 
de los agrocombustibles en el país en tanto política para una transición energética.

Algunos datos de contexto

Una de las consecuencias más tangibles de la expansión del modelo del agronegocio 
en Argentina refiere al fuerte incremento de la producción de granos (Domínguez y 
Sabatino 2006; Giarracca y Teubal 2013; Gras y Hernández 2013), que entre otros 
factores habilitó la posterior producción de agrocombustibles bajo un discurso de 
promoción a la industrialización, en clave del predominante “ethos” neodesarrollis-
ta (Balsa, 2013; Toledo López, 2017). Se destaca que el impulso a los agrocombus-
tibles se da en un modelo de acumulación “neodesarrollista” (Féliz y López; 2012), 
que también ha sido interpretado en el contexto del “neoextractivismo” (Svampa y 
Viale, 2014; Seoane, 2012; Gudynas, 2011). 

El Gráfico 1 muestra el incremento en área sembrada y en producción total de 
los principales cultivos industriales, destinados a la elaboración de combustibles en 
el país, siendo la soja el insumo a partir del cual se genera biodiesel. Particularmen-
te, se advierte que desde el año 2012 el maíz tuvo un aumento sostenido: mientras 
en 2010/11 la cosecha fue de 23 millones de toneladas, la curva ascendente trepó 
en 2019/20 a 58 millones de toneladas. Ese aumento en la superficie implantada se 
dio en paralelo al incremento de la deforestación3, del uso de agrotóxicos4, de en-
fermedades y de inconmensurables problemas socioambientales como la pérdida 
de biodiversidad, la contaminación y la apropiación de tierras (Giarracca y Teubal, 
2013; Pengue, 2017; Gras, 2017; Ávila-Vázquez, 2004; Carrasco et al., 2012).5 

3. Ver: http://monitoreodesmonte.com.ar.

4. Ver: http://www.naturalezadederechos.org/501.htm.

5. Una recopilación bibliográfica de trabajos científicos internacionales y nacionales puede encontrarse 
en Rossi (2018).

http://monitoreodesmonte.com.ar
http://www.naturalezadederechos.org/501.htm


Gráfico 1. Evolución de la producción y superficie sembrada de principales cultivos de Argentina 
(1996-2020)
Fuente: Dirección Nacional de Agricultura - Dirección de Estimaciones Agrícolas

El marco regulatorio nacional de los agrocombustibles se definió a partir de la Ley 
26093 en el año 2006, en el contexto de condiciones promisorias en el plano inter-
no y externo (modificada en el año 2021 por la Ley 27640).6 La entrada en vigencia 
del corte establecido por ley para todos los combustibles líquidos de consumo en el 
país, desde el año 2010, incentivó el consumo local. Desde entonces la producción 
de agrodiesel en Argentina tuvo un crecimiento espectacular, llegando al pico de 2,5 
toneladas en el año 2018 (con una capacidad instalada para 4,5 millones) y, con el 
corte establecido en el 10 %, un consumo local de 1,1 toneladas (aproximadamente 
el 40 % de la producción nacional de agrodiesel se destinó a abastecer ese cupo). 
La distribución inicial del cupo dejó entrever la concentración en las agroindustrias 
de mayor tamaño (si bien en total sumaron unas 38 fábricas, el cupo inicial fue 
provisto por 19 empresas, aunque a solo 5 le adjudicaron la mitad). También tem-
pranamente quedó en evidencia la dependencia externa del sector (Toledo López, 
2013; 2018; 2021; Saccucci y Reinoso, 2024). 

Por su parte, la caña de azúcar era el principal insumo existente para la pro-
ducción de alcohol del país, y el NOA la tradicional área productiva. Sobre esta 

6. La Ley 26093/2006 estableció el Régimen de regulación y promoción para la producción y uso sus-
tentables de biocombustibles, según la cual, a partir del año 2010, el gasoil y el diesel que se comer-
cialicen en el país deberían contar en su composición con al menos un 5 % de productos derivados de 
oleaginosas o cereales. A su vez, previó beneficios económicos, específicamente exenciones fiscales, 
para aquellos que se dediquen a la producción de biocombustibles. Esta ley fue reglamentada en el 
2007 por el Decreto 109 suscripto por el presidente de la Nación. La autoridad de aplicación sería el 
Ministerio de Planificación Federal, Inversión Pública y Servicios, a través de la Secretaría de Energía.

V
IR

G
IN

IA
 B

. T
O

LE
D

O
 L

Ó
PE

Z



base, la producción inicial de agroetanol se destinó en su totalidad para consu-
mo interno, sin lograr abastecer completamente el cupo nacional. En este mar-
co, se generaron legislaciones particulares para promocionar su producción y se 
fomentó el desarrollo de nuevas materias primas para su elaboración. Desde el 
2012, aproximadamente el 55 % del agroetanol que se mezcla en el país es a base 
de maíz, y el 45 % restante es de caña de azúcar (Toledo López 2013, 2018; 2021, 
2022). Actualmente, existen 10 agroindustrias habilitadas por la Secretaría de 
Energía en base a azúcar localizadas en las provincias de Tucumán, Salta y Jujuy, 
y otras 5 en base a maíz en la provincia de Córdoba.7 Además, y en particular, en 
la ciudad de Córdoba se desarrolla un conflicto ambiental inédito y de relevancia 
internacional, por la producción de etanol a base de maíz, cuya dinámica es con-
siderada especialmente para este artículo. 

Finalmente, la producción de agrocombustibles también es incentivada por 
normativas en materia de energía eléctrica y con objetivos de promoción de la de-
nominada, desde sectores empresariales, economía circular, a través del discurso 
corporativo de la bioeconomía y de la mencionada economía circular (Tittor 2017; 
Backhouse et al., 2021; Toledo López, 2021; Saccucci y Reinoso, 2024).8 Por ejem-
plo, la Ley 26190 del año 2006, modificada en el año 2015, buscó lograr un incre-
mento del uso de las fuentes renovables de energía eléctrica y así los agrocombus-
tibles adquirieron un rol protagónico como fuente de electricidad para el mercado 
local. Entonces, se suman a la demanda las centrales eléctricas (Sacks, 2011). Vale 
aclarar que la matriz energética primaria de Argentina muestra una fuerte depen-
dencia de los fósiles (en torno al 89 %). Si bien la diversificación de la matriz de 
energía primaria fue uno de los principales argumentos con los que se promovieron 
los combustibles de origen agrícola, en Argentina las fuentes renovables continúan 
teniendo una participación marginal, con una dependencia del 90 % de los combus-
tibles fósiles (Gráfico 2).

En este marco, la discusión sobre la transición energética se convirtió en un 
tema político central especialmente desde la década de 2000, cuando el país sufrió 
escasez de combustibles y comenzó a importar. La misma adquiere mayor cristali-
zación durante el gobierno de Alberto Fernández-Cristina Fernández (2019-2023), 
tanto por la coyuntura de pandemia, así como por la posterior sanción del Plan 
Nacional de Transición Energética 2030, publicado oficialmente en mayo de 2023. 
Finalmente, el cambio de administración desde fines de ese año auguró nuevos de-
venires al proceso bajo estudio, cuyo desenlace aún permanece abierto.

7. Registro de Empresas Elaboradoras de Biocombustibles. Res 419/98: http://www.energia.gob.ar/
contenidos/verpagina.php?idpagina=3037.

8. Este enfoque difiere de la noción propiciada por la corriente de la economía ecológica, al respecto, se 
recomienda la lectura de Martínez Alier, Joan: “La economía no es circular sino entrópica”, La Jornada, 
2015, vol. 14.

http://www.energia.gob.ar/contenidos/verpagina.php?idpagina=3037
http://www.energia.gob.ar/contenidos/verpagina.php?idpagina=3037


Gráfico 2. Matriz de energía primaria (año 2020) 
Fuente: Secretaría de Energía, Balance energético nacional 2020. 

Por su parte, la aprobación del nuevo Marco Regulatorio de Biocombustibles, me-
diante la Ley 27640/2021, durante el gobierno de Alberto Fernández-Cristina 
Fernández (2019-2023), con vigencia hasta el año 2030, fijó nuevas reglas para 
el sector y restableció los debates sobre la transición energética en el contexto de 
los desafíos que auguraba un presente signado por la crisis sanitaria —desatada 
a partir del covid-19—, y la agudización de la crisis socioeconómica y ecológica 
que atravesamos. La nueva ley redefinió la mezcla obligatoria de agrocombustibles: 
redujo el porcentaje obligatorio de agrodiesel al 5 % (artículo 8) y mantuvo el de 
agroetanol al 12 %, en mitad de caña de azúcar y de maíz (artículos 9 y 12). 

Esta ley estuvo también acompañada por la posterior sanción del Plan Nacio-
nal de Transición Energética 2030, publicado oficialmente en mayo de 2023. En ese 
contexto las provincias promovieron su propia hoja de ruta energética, ampliando 
en muchos casos los porcentajes de corte de combustibles y/o ampliando los regí-
menes de promoción, tal como muestra el caso cordobés.

V
IR

G
IN

IA
 B

. T
O

LE
D

O
 L

Ó
PE

Z



Lecciones desde Córdoba y Santiago del Estero para una 
transición justa

La producción de agrodiesel de soja en Santiago del Estero 

La provincia de Santiago del Estero se destaca por su diversidad biológica y cultura. 
Es, sin duda, una de las zonas del país con mayor población campesina, cuya activi-
dad productiva se cimentó históricamente en las características ecosistémicas de 
la región (Tasso, 2007), con una amplia superficie de bosque nativo, y en la que el 
avance del modelo del agronegocio motivó la progresiva profundización de los con-
flictos territoriales, ambientales y de tierra (Slutzky, 2005; González y Román, 
2006; Morello y Rodríguez, 2009; Domínguez y Sabatino, 2006; REDAF, 2013; 
Barbetta, 2005; Aguiar et al., 2016; Toledo López, 2017; 2018; Toledo López et al., 
2020; Ramírez et al., 2012; Gras y Zorzoli, 2019; Aguiar et al., 2016), que también 
se interpretan como ejemplos de acumulación por despojo (Cáceres, 2015; Schmidt 
y Toledo López, 2018) y landgrabbing o acaparamiento de tierras (Gras, 2017; Gras 
y Zorzoli, 2019). 

Esta provincia se seleccionó como estudio de caso de la implantación de la 
agroindustria inaugurada en el año 2009, en Frías (departamento de Choya), donde 
hasta el año 2019 se desplegó el único proyecto de producción de agrodiesel a par-
tir de soja del NOA que, asimismo, se posicionó entre los principales proveedores 
al cupo nacional (Toledo López, 2013). Este proceso también se da en el marco del 
cambio político abierto a partir de la intervención federal a la provincia en el año 
2005,9 y del impulso a la agroindustrialización como vía para el desarrollo, objetivo 
plasmado en la ley provincial de promoción industrial sancionada ese mismo año 
(ley 6750), en sintonía con el “ethos neodesarrollista” predominante a nivel nacio-
nal (Feliz y López, 2012). Por su parte, el sector industrial se encuentra escasa-
mente desarrollado, y son los servicios, las pequeñas manufacturas y actividades 
agropecuarias los sectores de mayor actividad (Schnyder, 2013). La agroindustria 

9. La provincia fue intervenida en abril del 2004 a instancias del recientemente electo presidente, Néstor 
Kirchner, que removió al caudillo peronista Carlos Arturo Juárez que gobernaba la provincia, junto a su 
esposa Mercedes Aragonés de Juárez, desde 1948. Tras un año de intervención se llamó a elecciones y 
Gerardo Zamora resultó electo gobernador de la provincia con el 46,5 % de los votos. El Frente Cívico 
se mantiene desde marzo de 2005. En diciembre de 2013, tras un frustrado intento de re-reelección, fue 
sucedido por su esposa, Claudia Ledesma Abdala (actualmente, presidenta de la Cámara de Senadores 
Nacional y gobernadora de la provincia). A fin de comprender mejor la estructura sociopolítica santia-
gueña siguiendo el análisis de Schnyder, se subraya la presencia de una sociedad civil “cuyo entramado de 
organizaciones fueron mayormente construidas por los partidos, en particular el peronismo, y la iglesia 
católica” (2013: 27). Isac y Canevari refieren que “Santiago del Estero es una sociedad que mantiene an-
clajes en estructuras de patronazgo o sistema patronal desde períodos coloniales (...) fundamentos divi-
nos. Con el paso de los años se mantiene el lugar del señor y la subordinación a su autoridad que contiene 
un estilo paternalista” (2018: 71). 



se instaló en el departamento de Choya, al límite con la provincia de Catamarca, 
región dedicada principalmente a la actividad primaria, especialmente ganadera, 
existiendo en los últimos años una tendencia al incremento de la presencia de cul-
tivos industriales (particularmente de la soja) (Nieva, 2009).

El proyecto de producción de agrodiesel a base de soja se destacó por su gran 
inversión, su ubicación fuera de la zona núcleo de despliegue del agronegocio y 
tamaño (siendo una fábrica de gran capacidad productiva).10 La promesa de la 
agroindustrialización de la mano de los agrocombustibles allanó el camino para 
presentar al monocultivo agroindustrial como “ventaja” del territorio que es nece-
sario aprovechar. 

El grupo empresario responsable del emprendimiento constituye un conglo-
merado de empresas agropecuarias y agroindustriales de capital nacional, o bien 
“megaempresa” (Gras y Sosa-Varrotti, 2013; Toledo López, 2017), con un destaca-
do desempeño internacional (uno de los principales exportadores mundiales de 
cítricos), que le significaron la recepción de menciones y reconocimientos.11 Todo 
ello le otorgó gran poder simbólico en el marco de la construcción de un discurso 
de desarrollo, decisivo en ocasión de moderar denuncias respecto de problemas 
ambientales o laborales asociados a la producción. 

En particular, el conflicto por el manejo de los efluentes de la producción de 
agrodiesel afectó el espacio de vida de la población local de diferentes maneras. 
Por ejemplo, si bien vecinos del lugar plantearon dudas respecto de la inocuidad 
de líquidos vertidos por la empresa en un canal a cielo abierto, en la gestión de la 
controversia predominó la aceptación de los tiempos y el ritmo empresarial, con 

10. La agroindustria que se inauguró en 2009 al sudoeste de Santiago del Estero cuenta con una capa-
cidad de procesamiento de soja de 1 millón de toneladas anuales, produce unas 200.000 toneladas de 
biodiesel por año, con 800.000 toneladas anuales de subproductos (glicerol, pellets y harina Hi–Pro). 
Se trataba de una planta de gran tamaño, con 9 silos para el acopio de productos. Recibió los beneficios 
de la Ley 6750, de promoción industrial y los servicios provistos por la provincia para su funciona-
miento: nodo energético, planta reductora de gas, pozos de agua y rutas de conexión terrestre con los 
principales puertos chilenos (a través del paso carretero de San Francisco) y con el puerto de Rosario 
por ferrocarril. El consumo eléctrico era de entre 8 y 10 megavatios (la ciudad de Frías consume 5 
megavatios) y 100.000 metros cúbicos gas–día. La construcción de una planta generadora de energía 
eléctrica de 60 megavatios en el marco del Plan Energía Plus (Generación Frías), conectada a la red 
eléctrica nacional, permitió la ampliación de la capacidad energética del Parque Industrial.

11. Entre los premios se destacan el XIX Trofeo Internacional de Alimentos y Bebidas recibido en 1996 
en España; en 2006 el Excelencia Empresaria de oro como Mejor fruticultor y de plata por La Nación 
y Galicia; en 2008 el empresario fue seleccionado para el “Diploma al Mérito Empresarios Rurales” 
para el premio Konex, entre 100 personalidades y organizaciones destacadas de la década. Fue desta-
cado por corporaciones agroalimentarias como Dow en 2007 y Coca–Cola. En 2005 y nuevamente en 
2010, Cámara de Comercio de Estados Unidos en Argentina (AMCHAM) otorgó a la Fundación premios 
Ciudadanía Empresaria en salud y ambiente, y en 2012 el World Juice Awards otorgado por la Planta de 
Tratamiento de Efluentes con captación y valorización de biogás para la producción de energía térmica 
en el sector de cítricos. Destacamos el premio MERCOSOJA 2011, por la “Metodología de cálculo para 
la medición de emisiones de gases de efecto invernadero en una planta integrada de producción de 
biodiesel regional” (Hilbert y Galbusera, 2011; Toledo López, 2016).

V
IR

G
IN

IA
 B

. T
O

LE
D

O
 L

Ó
PE

Z



el consecuente deterioro de las condiciones de vida (Toledo López, 2020). Por su 
parte, como muestra de su responsabilidad social empresarial, en el año 2011, la 
Fundación Lucci presentó a la comunidad la propuesta de realizar campañas en 
escuelas bajo el título “Educando en valores”, como “programas de superación per-
sonal”. Se trataba de herramientas pedagógicas organizadas en cuatro grupos de 
cuadernillos, según edad destinataria y con temáticas predefinidas para cada uno. 
A través de ellos se difundían ideas de “éxito”, “productividad” y “racionalidad” para 
otorgar sentido a nociones como “conciencia ciudadana”, “responsabilidad” y “bue-
nos hábitos”. 

También se reconoció la activa construcción de hegemonía en torno al dis-
curso del agronegocio, cuando ocurrieron los accidentes laborales y de los que se 
derivaron situaciones de conflicto (Toledo López, 2016). Por último, vale señalar la 
discrecionalidad con la que el grupo empresario decidió sobre su fuerza laboral, en 
términos de precariedad y colonialidad, en un contexto signado por el retorno a la 
ortodoxia neoliberal y conservadora con el gobierno de Macri desde 2015 (Mazzeo, 
2017; Varesi, 2016). El caso culmina con la suspensión del personal y el cierre de 
la fábrica de agrodiesel a principios de 2019 (Clarín, 2019), que puso de manifiesto 
la vulnerabilidad de los trabajadores y la inexistencia de garantías a sus derechos 
laborales frente a los recurrentes “despidos masivos”. 

Entonces, el conflicto general en torno a la producción de agrocombustibles 
permaneció en estado de latencia o baja intensidad, pese a lo cual fue posible regis-
trar situaciones particulares de conflictos locales o individuales, o bien se asumie-
ron senderos particulares, por temáticas (Toledo López, 2016; 2021). Las disputas 
suscitadas en el plano laboral y ambiental dan cuenta de dimensiones económicas, 
sociales y ambientales desatendidas durante el proceso de implantación, pese al 
discurso predominante, que se integran a otros conflictos característicos del en-
tramado territorial regional como son los referidos a la tierra o el agua (Barbetta, 
2005; Domínguez y Sabatino, 2006). Así, la dinámica y evolución del proceso con-
tencioso es un ejemplo de las contradicciones existentes entre el espacio econó-
mico del agronegocio y el espacio de vida de la población local, cuya resolución da 
cuenta del desafiante predominio de la lógica del primero (Toledo López, 2016; 
2017; 2020; 2021).

El caso de la provincia de Córdoba

Córdoba está entre las áreas del país con mayor superficie sembrada de cultivos 
industriales de soja y maíz. Desde el año 2012, se destaca por la presencia de 
un número importante de proyectos vinculados a la producción de agrocombus-
tibles, sean de autoconsumo, mixtos (de procesamiento de harinas y aceites) o 
grandes emprendimientos para diesel o etanol de origen agrícola. En particular, 



la administración Schiaretti, especialmente durante su segundo y tercer período 
como gobernador (2015-2023), tuvo entre sus objetivos principales lograr que 
la provincia lidere la producción de agrocombustibles del país, lo que se plasmó, 
entre otras medidas, en la sanción del “régimen de promoción y desarrollo de la 
producción y consumo de biocombustibles” (Ley 10721, noviembre de 2020), a 
propuesta del gobernador, que amplió los beneficios del sector (Toledo López, 
2021; Saccucci y Reinoso, 2024). 

Además, se destaca el impulso paralelo a la conformación de una “liga bioe-
nergética”, atenta a defender los intereses del sector (junto a Santa Fe, Tucumán y 
Salta) en contexto del debate a nivel nacional sobre la transición energética y las 
discusiones al respecto del nuevo régimen de promoción (por la modificación de 
la Ley 26093/2006, resuelto en 2021 con la Ley 27640). Así, se afirma que la pro-
vincia lideró el impulso a la producción de etanol a partir de maíz transgénico en el 
país, lo que significó una innovación en el patrón nacional de elaboración de alco-
hol, en el que pasó a ser responsable del 40 % del etanol generado (Toledo López 
2021; Saccucci y Reinoso, 2024). 

Por su parte, Córdoba también se distingue por la presencia de movimien-
tos de resistencia y una trayectoria de conflictos frente al avance del agronegocio, 
siendo pionera en las luchas contra el uso de agrotóxicos, mega-infraestructuras 
y biotecnología, y en defesa de la conservación de los bosques (Rossi, 2016). En 
esta clave, se destaca que en el sur de la ciudad capital se desarrolla un conflicto 
ambiental inédito por los efectos sociosanitarios y territoriales de la producción de 
agroetanol, que se encuentra judicializado y ya adquiere relevancia internacional 
(Saccucci, 2018; Toledo López y Tittor, 2020; Tittor y Toledo López, 2020; Toledo 
López, 2021; Saccucci et al. 2022; Saccucci, 2024). Sus dinámicas y aprendizajes 
colectivos son considerados aquí especialmente, en vistas del debate sobre la TE 
(corporativa) y la (anhelada) transformación socioecológica justa y popular. 

La empresa Porta se instaló en el preexistente barrio de San Antonio —al sur 
de la ciudad capital, en el año 199512— en el predio de una metalúrgica abandona-
da, con una habilitación para la elaboración de alimentos (Tittor y Toledo López, 
2020). En particular, en el año 2012 anunció su incursión en el mercado de los “bio-
combustibles”, lo que fue recuperado por medios locales (La Voz, 2012). A partir 
de allí, se promocionó como proveedora de tecnología para la destilación de etanol 
de maíz de pequeña y gran escala, generando innovaciones en el sector (como las 
miniusinas o minidestilerias) (Toledo López y Tittor, 2019). Al mismo tiempo, pro-
pició una expansión territorial al sur de la ciudad, ocupando espacios verdes del 
vecindario en que se localizaba y modificando su dinámica productiva, percibido 
como una amenaza por vecinos y vecinas que comenzaron a advertir el deterioro 

12. Varios documentos del Archivo Histórico de la Municipalidad constatan que el loteo del barrio San 
Antonio para uso residencial data de la década de 1950 (Tittor y Toledo López, 2019).

V
IR

G
IN

IA
 B

. T
O

LE
D

O
 L

Ó
PE

Z



del ambiente y la salud (Ávila-Vázquez, et al. 2017).13 Desde entonces reclaman 
justicia ambiental, iniciando un proceso de judicialización inédito en la Argentina 
(Toledo López y Tittor, 2020), y denuncian la construcción de un territorio de sa-
crificio en tanto injusticia ambiental (Saccucci et al., 2023). 

La empresa se configuró como un actor clave en el contexto de la definición de 
la política de biocombustibles a nivel nacional y provincial, promocionando activa-
mente el sector, especialmente en el marco del discurso corporativo de la economía 
circular y la bioeconomía (Backhouse et al., 2021).14 También fue certificada como 
empresa B, certificación que refiere al compromiso social y ambiental. Así, se pre-
senta como motora de innovación “sustentable” en términos económicos, sociales y 
ambientales (triple impacto que supuestamente garantiza la certificación B), lo que 
reafirma la utilidad de estas certificaciones como estrategia de “lavado ambiental” 
en el contexto de las renovadas formas de acumulación de capital, despojo y aca-
paramiento verde. Al mismo tiempo, como muestra de su responsabilidad social 
corporativa y su compromiso con el ambiente, presenta cinco certificaciones de la 
calidad de sus productos (ISO 9001, ISO 14.001, FSSC 22.000, Kosher, Celíacos). 
Además, en marzo de 2017 Porta recibió el premio de “Innovación Agroindustrial” 
por la MiniDest, que unos meses más tarde explotó (causando una muerte) en la 
provincia vecina Santiago del Estero (Diario Chaco, 2017). Por lo demás, también 
se ha señalado el entramado clientelar que permea a la empresa y los vínculos de 
integrantes de la familia con el poder político (Tittor y Toledo López, 2020).

La historia de este conflicto, recientemente reescrita en términos de cómic por 
la Asamblea VUDAS-Fuera Porta, que nuclea a la comunidad afectada, fue titulada 
“un monstruo en mi barrio”. 15 En esta clave, la Asamblea, tras una década de lucha, 
da nuevas pistas para desarrollar una política para lo que sigue, para la transición. 

Cabe enfatizar, en el caso particular aquí reseñado, que la energía es una re-
lación social. La observación atenta de este material nos da pistas respecto de los 
caminos posibles a transitar en contextos de profundas injusticias ambientales: las 
vecinas explicitan que, en el devenir del conflicto, “aun con tantas cosas en contra” 

13. En el año 2013, el Hospital de Clínicas de la UNC realizó un primer revelamiento sanitario del 
barrio, iniciando un proceso de epidemiologia popular que ha caracterizado al conflicto. El segundo 
informe realizado en 2016 confirmó que “en el ambiente de barrio San Antonio se detectan efluentes 
gaseosos de la planta de bioetanol de Porta Hnos. como formaldehído, tolueno y xileno” y verifica en la 
población la tendencia al aumento del cáncer (especialmente de piel), la alta prevalencia de nacimien-
tos con anomalías congénitas, elevadas prevalencias de asma, conjuntivitis y dermatitis. Además “la 
mayoría de los vecinos presenta un cuadro clínico compatible con el SSQM [Síndrome de Sensibilidad 
Química Múltiple], siendo las personas mayores y, sobre todo, los niños, los más afectados” (Ávila 
Vázquez et al., 2017: 11).

14. Por ejemplo, fue auspiciante de la Cumbre mundial de la Economía Circular que organizó la Munici-
palidad de Córdoba para los días 18 y 19 de agosto de 2021.

15. https://vudas.files.wordpress.com/2022/10/un-monstruo-en-mi-barrio.pdf.

https://vudas.files.wordpress.com/2022/10/un-monstruo-en-mi-barrio.pdf


descubrieron “un proceso químico”, “nuestra propia energía de lucha”, “potente y 
sustentable”. 

Experiencias locales como la analizada remiten a la importancia de tejer alian-
zas intersectoriales y nos invitan a ampliar la participación de los sectores involu-
crados en la toma de decisiones, en este caso respecto de la TE, y así expandir los 
horizontes de sentido en pos de un cambio ecosocial.

En suma, en contexto de la policrisis y colapso ecosistémico, este relato nos 
enseña con un lenguaje artístico y novedoso por qué los agrocombustibles resultan 
una solución falsa, una respuesta corporativa maquillada de verde, o bien una for-
ma de “acaparamiento por desfosilización” (Svampa y Bertinat, 2022) que multipli-
ca el despojo y la precarización de los cuerpo-territorio-tierra-agua, al tiempo que 
hipoteca nuestra soberanía alimentaria y, del mismo modo, la seguridad energéti-
ca.16 Asimismo, en los términos de una transición “justa y popular”, la experiencia 
local reseñada nos da pistas para regenerar las esperanzas y “seguir con el proble-
ma” (Haraway, 2020), a través de la participación social y el arte como medios para 
encontrar las claves y alianzas multisectoriales en pos de la justicia ambiental. Así 
entendida, la TE supone asumirnos socialmente como fuerzas energéticas transfor-
madoras, capaces de estar a la altura de los desafíos de sostener la vida en un pla-
neta dañado, herido, colapsado. Ello nos invita a expandir los límites de la discusión 
hacia las formas de organización social, las estructuras socioculturales, el rol del 
Estado para el cuidado de lo común (lo público estatal y lo público no estatal) y la 
reducción del metabolismo social (Bertinat et al., 2020). 

Reflexiones y debates sobre finales

A través de los casos de estudio fue posible profundizar la observación de cómo 
desde las empresas y corporaciones del agronegocio se difunde un discurso de pro-
moción a los biocombustibles en el marco del debate sobre las transiciones, que 
se reitera desde los agentes gubernamentales y planes de gobierno, aggiornado de 
retóricas de economía verde y otras modas sustentables. Sin embargo, la problemá-
tica asociada a su producción puede ser caracterizada por su complejidad, en tanto 
se define a partir de procesos correspondientes a diferentes dimensiones (físicas, 
económicas, sociales, políticas, jurídicas, tecnológicas, culturales, biológicas), que 
se expresan en diferentes escalas, afectando de múltiples formas las condiciones 
para el desarrollo de la vida. 

Por su parte, una visión más compleja e integral respecto la cuestión ambien-
tal de los agrocombustibles permite inscribir la discusión en un debate previo, ya 

16. Este argumento también quedó plasmado en un pequeño audiovisual titulado “VUDAS: Justicia Am-
biental”, realizado por la Asamblea, disponible en: https://www.youtube.com/watch?v=Y993BdSjWWk.

V
IR

G
IN

IA
 B

. T
O

LE
D

O
 L

Ó
PE

Z

https://www.youtube.com/watch?v=Y993BdSjWWk


vigente, sobre los pasivos generados por el agronegocio que estos contribuyen a 
profundizar. En tanto, gravísimas violaciones de los derechos humanos tienen lugar 
en distintas etapas de su proceso productivo, considerando desde el uso y apropia-
ción de la tierra, pasando por el cultivo, hasta su procesamiento y distribución. En 
especial, advertimos fuertes impactos de los agrocombustibles en las trayectorias 
de vida de la población campesino-indígena y en la salud de los territorios que son 
sacrificados para su producción, sumado a las vertiginosas condiciones de vida ac-
tuales y las alarmantes crisis que se suceden y expresan en multiples ámbitos y 
escalas territoriales. 

Todo lo expuesto nos alerta sobre la necesaria construcción de alternativas 
energéticas basadas en la defensa de los derechos humanos y de la naturaleza, en 
términos de justicia ambiental, social y ecológica. 

Frente a la apabullante dependencia de una matriz fosilizada y las presiones 
corporativas, los casos observados nos instruyen sobre las disyuntivas para una 
transición justa que plantea la promesa de los agrocombustibles y los señala como 
propuesta de las corporaciones en el marco de una estrategia de reciclaje de la 
acumulación del capital. En particular, remiten a la necesaria construcción de al-
ternativas socioecológicas que atiendan al cuidado y la reproducción de la vida de 
forma integral, basadas en la defensa de los derechos humanos y de la naturaleza, 
en clave de justicia social y ecológica. Entonces, se trasluce la urgente necesidad de 
fortalecer el camino hacia una transformación ecológica y popular que considere 
las sinergias entre los objetivos de soberanía alimentaria y energética, y considere 
las alternativas energéticas en los contextos territoriales en los que se inscriben. De 
este modo, la ineludible TE, en este ocaso del mundo fósil, se presentará también 
como oportunidad para descarbonizar y democratizar los territorios, y avanzar ha-
cia la transformación socioecológica justa y popular.

Por último, entre otros pasos en pos de la justicia ecológica global, nos resulta 
fundamental dinamizar comunidades (energéticas) locales que partan de las pre-
guntas: energía ¿para qué?, ¿para quién?, ¿por quién?; energía como medio para 
descolonizar, descentralizar, democratizar, desprivatizar, despatriarcalizar, desfosi-
lizar, desconcentrar y desmercantilizar. 

Bibliografía

AGUIAR, S., TEXEIRA, M. PARUELO J. y M. ROMÁN (2016). “Conflictos por la tenencia 
de la tierra en la provincia de Santiago del Estero. Su relación con los cambios en el 
uso de la tierra”. En Román, M. y M. González (coords.), Transformaciones agrarias 
argentinas durante las últimas décadas: una visión desde Santiago del Estero y Buenos 
Aires (199-225). FAUBA, CABA. 



ÁVILA-VÁZQUEZ, M.; Maturano, E.; Difilippo, F. y B. Maclean (2017). Informe Estudio 
de salud ambiental de Barrio San Antonio y Residencial San Antonio, [en línea] URL 
<http://reduas.com.ar/informe-estudio-de-salud-ambiental-de-barrio-san-anto-
nio-y-residencial-san-antonio-2016/> (último acceso 16/11/2018).

ÁVILA-VÁZQUEZ, M. (2004). “Agricultura tóxica y pueblos fumigados en Argentina”, en 
Revista de Extensión Universitaria +E (4): 28.

AZUELA, A. y P. MUSSETTA (2005). “Algo más que el ambiente. Conflictos sociales en 
tres áreas naturales protegidas de México”, en Revista de Ciencias Sociales. Segunda 
Época, 1(16), 191-206.

BACKHOUSE, M; LEHMANN, R; LORENZEN, K; LÜHMANN, M; PUDER, J; RODRÍGUEZ, F; 
TITTOR, A. (2021). Bioeconomy and Global Inequalities. Socio-Ecological Perspectives 
on Biomass Sourcing and Production. Palgrave (200 – 223). 

BALSA J. (comp.) (2013). Discurso, política y acumulación en el Kirchnerismo, Centro 
Cultural de la Cooperación y Universidad Nacional de Quilmes-Bernal, Buenos Aires.

BARBETTA, P. (2005). “El Movimiento Campesino de Santiago del Estero: luchas y senti-
dos en torno a la problemática de la tierra”, en Giarracca, N. y M., Teubal (coords.) El 
campo argentino en la encrucijada, Alianza Editorial, CABA. 

BERTINAT P.; CHEMES, J.; FORERO F. L. (2020). Transición energética. Aportes para la 
reflexión colectiva. Transnational Institute y Taller Ecologista. 

BERTINAT, P. y M. SVAMPA (2022). La transición energética en la Argentina: una hoja de 
ruta para entender los proyectos en pugna y las falsas soluciones. Siglo XXI Editores, 
Buenos Aires.

BORRAS S.; MCMICHAEL, P. e I. SCOONES (2010): The politics of biofuels, land 
and agrarian change, The Journal of Peasant Studies, 37:4, 575-592, DOI: 
10.1080/03066150.2010.512448

BRIGUEL, B. y SVAMPA, M. (2023). “Del ‘consenso de los commodities’ al ‘consenso de la 
descarbonización’”, Nueva Sociedad (306).

CÁCERES, D. M. (2015). “Accumulation by Dispossession and Socio–Environmental Con-
flicts Caused by the Expansion of Agribusiness in Argentina”, en Journal of Agrarian 
Change 15(1), 116-147. 

CANTAMUTTO, F. y M. Schorr (2021). “América Latina y el mandato exportador”, en Nue-
va Sociedad.

CARRASCO, A. E., SÁNCHEZ, N. y L. E. TAMAGNO, (2012). “Modelo agrícola e impacto 
socioambiental en la Argentina: monocultivo y agronegocios”. Serie Monográfica So-
ciedad y Ambiente: reflexiones para una nueva Latinoamérica; Monografía 1. 

http://reduas.com.ar/informe-estudio-de-salud-ambiental-de-barrio-san-antonio-y-residencial-san-antonio-2016/
http://reduas.com.ar/informe-estudio-de-salud-ambiental-de-barrio-san-antonio-y-residencial-san-antonio-2016/


CLARÍN, 26 de abril de 2019, “Viluco cierra su fábrica de biodiésel”, https://www.clarin.
com/rural/viluco-cierra-fabrica-biodiesel_0_kBkFhpQlv.html (acceso 9/10/2019).

DOMÍNGUEZ, D. y P. SABATINO (2006). “Con la soja al cuello: crónica de un país ham-
briento productor de divisas”, en Alimonda H. (Comp.): Los tormentos de la materia. 
Aportes para una ecología política latinoamericana, CLACSO, Buenos Aires.

FAIRHEAD, J., LEACH, M. e I. SCOONES (2012). “Green Grabbing: a new appropriation of 
nature?”, en Journal of Peasant Studies (39)2, 237-261.

FÉLIZ, M. y E. LÓPEZ (2012): Proyecto neodesarrollista en la Argentina ¿Modelo na-
cional popular o nueva etapa del desarrollo capitalista?, Herramienta-El colectivo, 
Buenos Aires.

FERNÁNDEZ DURÁN, R. y L. REYES (2021). En la espiral de la energía. Barcelona: Eco-
logistas en acción.

GÁRGANO, C. (2022). El campo como alternativa infernal pasado y presente de una ma-
triz productiva ¿sin escapatoria?, Imago Mundi, Buenos Aires.

GIARRACCA, N., y M. TEUBAL (2013). Las actividades extractivas en la Argentina. Activi-
dades extractivas en expansión ¿Reprimarización en la economía argentina?, Antro-
pofagia, Buenos Aires.

GONZÁLEZ, M., y M. ROMÁN (2006). “Expansión agrícola en áreas extrapampeanas de 
la Argentina”, en Cuadernos de Desarrollo Rural (6) 62, 99-120. 

GRAS, C. (2017). “Expansión sojera y acaparamiento de tierras en Argentina”, en Desa-
rrollo económico (57) 221: 149-163.

GRAS, C. y F. ZORZOLI (2019). “Ciclos de acaparamiento de tierra y procesos de diferen-
ciación agraria en el noroeste de Argentina”, en Trabajo y Sociedad, 129-151. 

GRAS, C. y V. HERNÁNDEZ (2013). El agro como negocio. Producción, sociedad y territo-
rios en la globalización, Biblos, Buenos Aires. 

GUDYNAS, E. (2011). “El nuevo extractivismo progresista en América del Sur. Tesis so-
bre un viejo problema bajo nuevas expresiones”, en Colonialismos del siglo XXI. Nego-
cios extractivos y defensa del territorio en América Latina, Icaria, Barcelona.

HARAWAY, D. J. (2020). Seguir con el problema: Generar parentesco en el Chthuluceno. 
Consonni.

HILBERT, J. y S. GALBUSERA (2011): “Análisis de emisiones. Producción de biodie-
sel-Ag Energy”, INTA [en línea]: http://inta.gob.ar/documentos/analisis-de-emisio-
nes-produccion-de-biodiesel-2013-ag-energy/ (acceso el 01/03/2014).

HONTY G. y E. GUDYNAS (2007): “Agrocombustibles y Desarrollo Sostenible en América 
Latina”, en http://www.agrocombustibles.org/conceptos/AgroCombustiblesClaes-
OdelD07.pdf (03/10/07).

https://www.clarin.com/rural/viluco-cierra-fabrica-biodiesel_0_kBkFhpQlv.html
https://www.clarin.com/rural/viluco-cierra-fabrica-biodiesel_0_kBkFhpQlv.html
http://inta.gob.ar/documentos/analisis-de-emisiones-produccion-de-biodiesel-2013-ag-energy/
http://inta.gob.ar/documentos/analisis-de-emisiones-produccion-de-biodiesel-2013-ag-energy/
http://www.agrocombustibles.org/conceptos/AgroCombustiblesClaesOdelD07.pdf
http://www.agrocombustibles.org/conceptos/AgroCombustiblesClaesOdelD07.pdf


ISAC, R. y C. Canevari (2018). “Tiempos modernos. Mujeres, violencias y derechos en 
Santiago del Estero”, en Electrónica, 65-94. 

LA VOZ, 16 de febrero de 2012, “Porta inició la producción de bioetanol en Córdoba”, 
[en línea] URL <http://www.lavoz.com.ar/noticias/negocios/porta-inicio-produc-
cion-bioetanol-cordoba> (acceso 14/04/2018).

MAZZEO, M. (2017). “Las desventuras del gobierno clasista”, La Tinta, https://latinta.
com.ar/2017/03/las-desventuras-del-gobierno-clasista/ (acceso 2/9/17). 

MERLINSKY, M. G. (2013). Cartografías del conflicto ambiental en Argentina (I), CIC-
CUS-CLACSO, Buenos Aires.

MERLINSKY, M. G. (2016). Cartografías del conflicto ambiental en Argentina (II), CIC-
CUS-CLACSO, Buenos Aires.

MORELLO, J. y A. Rodríguez, (eds.) (2009). El Chaco sin bosques: la Pampa o el desierto 
del futuro. Orientación Gráfica Editora, Buenos Aires. 

NIEVA J. (2009). Una aproximación al estudio de la ordenación del territorio del Este de 
Catamarca y Sudoeste de Santiago del Estero. La ciudad de Frías como centro de la 
microrregión, Editorial Científica Universitaria de la Universidad Nacional de Cata-
marca, Catamarca. 

PENGUE, W. (2017). Cultivos Transgénicos ¿hacia dónde fuimos? veinte años después: la 
soja argentina 1996-2016. Fundación Heinrich Böll-GEPAMA, Buenos Aires, Santiago 
de Chile.

RAMÍREZ, M; Belingheri, B; Nícoli, M. B; Seveso, M. C; Ramírez, L. y M. Garcete (2012). 
“Relación entre el uso de agroquímicos y el estado sanitario de la población en loca-
lidades de los Departamentos Bermejo, Independencia y Tapenagá de la Provincia 
del Chaco”, Informe final presentado ante la Comisión Nacional Salud Investiga, Msal, 
CABA. 

Red agroforestal Chaco Argentina, REDAF (2013). Conflictos sobre la tenencia de tie-
rra y ambientales en la región del Chaco argentino – Tercer informe. Observatorio 
de tierras, recursos naturales y medioambiente, disponible en http://www.redte-
rritoriosvisibles.org/sites/default/files/3informeconflictos_observatorioredaf.pdf 
(acceso 05/12/2014). 

ROSSI, E. (2018). “Antología toxicológica del glifosato”, en Revista virtual Biodiversidad 
en América Latina y el Caribe. 

ROSSI, L. (2016). Córdoba respira lucha. El modelo agrario: de las resistencias a nuevos 
mundos posibles. Editorial Universitaria, Villa María.

SACCUCCI, E.; Toledo López, V.; Sánchez Domínguez, M. V.; Arriaga, J.; Palacios L.; Cruz, 
S.; Acuña, N. R.; Medina, C. A.; Tello, N. (2022). Informe socio-territorial de los daños 

http://www.lavoz.com.ar/noticias/negocios/porta-inicio-produccion-bioetanol-cordoba
http://www.lavoz.com.ar/noticias/negocios/porta-inicio-produccion-bioetanol-cordoba
https://latinta.com.ar/2017/03/las-desventuras-del-gobierno-clasista/
https://latinta.com.ar/2017/03/las-desventuras-del-gobierno-clasista/
http://www.redterritoriosvisibles.org/sites/default/files/3informeconflictos_observatorioredaf.pdf
http://www.redterritoriosvisibles.org/sites/default/files/3informeconflictos_observatorioredaf.pdf


a la salud por la permanencia de la fábrica de bioetanol Porta Hnos. En la ciudad de 
Córdoba, Argentina. Editorial Brujas, Córdoba.

SACCUCCI, E. (2018). “La producción de territorios de sacrificio: un análisis de la lucha 
de VUDAS contra la empresa Porta”, en GOT: Revista de Geografia e Ordenamento do 
Território, (15).

SACCUCCI, E. y P. Reinoso (2024). “Transición energética y economía circular: Análisis 
de la racionalidad neoliberal en los discursos sobre agroenergías en Córdoba, Argen-
tina (2018- 2023)”, en Estudios Avanzados, (40).

SACKS, F. (2011). “Combustibles líquidos en Argentina. Situación del mercado de naftas 
y gasoil”, en Voces en el Fénix, 10, 22-29. 

SCHMIDT, M. y V. Toledo López (2018). “Agronegocio, impactos ambientales y conflictos 
por el uso de agroquímicos en el norte argentino”, en Kavilando, 18(2), 162-179. 

SCHNYDER, C. (2013). Política y Violencia. Santiago del Estero 1995-2004.EDUNCE, San-
tiago del Estero. 

SEOANE, J. (2012). “Neoliberalismo y ofensiva extractivista. Actualidad de la acumula-
ción por despojo, desafíos de Nuestra América”, en Theomai 26.

SLUTZKY, D. (2005). “Los conflictos por la tierra en un área de expansión agropecuaria 
del NOA. La situación de los pequeños productores y los pueblos originarios”, en 
Revista Interdisciplinaria de Estudios Agrarios (23).

STAKE, R. (2003). Case Studies. En Denzin N. K., e Y. S. Lincoln (eds.) Strategies of quali-
tative inquiry, SAGE,Thousand Oaks. 

SVAMPA M. y VIALE E. (2021). El colapso ecológico ya llegó: Una brújula para salir del 
(mal)desarrollo. Siglo XXI, Buenos Aires. 

SVAMPA, M. (2019). Las fronteras del neoextractivismo en América Latina. Conflictos so-
cioambientales, giro ecoterritorial y nuevas dependencias. Centro Maria Sibylla Me-
rian de Estudios Latinoamericanos Avanzados en Humanidades y Ciencias Sociales.

SVAMPA, M. y P. Bertinat (2022). La transición energética en Argentina: Una hoja de ruta 
para entender los proyectos en pugna y las falsas soluciones. Siglo XXI, Buenos Aires.

TASSO, A. (2007). Ferrocarril, quebracho y alfalfa. Un ciclo de agricultura capitalista en 
Santiago del Estero 1870-1940. Alción, Córdoba. 

TEUBAL, M. (2009). “Expansión de la soja transgénica en Argentina”, en Pérez, M., S. 
Schlesinger, y T. A. Wise, (comp.) Promesas y peligros de la liberalización del comercio 
agrícola: Lecciones desde América Latina. AIPE–GDAE, La Paz.

TITTOR, A. y V. Toledo López (2020). “Conflicto en torno a los impactos de la producción 
de etanol en el barrio San Antonio de la ciudad de Córdoba”, en G. Merlinsky, (comp.) 
Cartografías del conflicto ambiental en Argentina (3), CICCUS, CABA. 



TOLEDO LÓPEZ, V. (2021). “‘Biocombustibles’: mercantilización y extractivismo agrario 
en Argentina (2006-2021)”, en EUTOPÍA, Revista de Desarrollo Económico Territorial 
(20), DOI: https://doi.org/10.17141/eutopia.20.2021.5161.

TOLEDO LÓPEZ, V. (2020). “En los márgenes de la responsabilidad empresarial o cuan-
do el capital pierde el maquillaje verde. Impactos de la producción de biodiesel en 
Santiago del Estero, Argentina”, en Sociedade & Natureza 32: 367-380. 

TOLEDO LÓPEZ, V. (2018). “Agroenergía en Argentina: una discusión sobre la renovabi-
lidad y el despojo”, en Gutiérrez, F. (ed.) Soberanía energética, propuestas y debates 
desde el campo popular (117-147). Ediciones del Jinete Insomne, CABA.

TOLEDO LÓPEZ, V. B. (2017). “La política agraria del kirchnerismo. Entre el espejismo 
de la coexistencia y el predominio del agronegocio”, Mundo Agrario, 18(37), e045. 
https://doi.org/10.24215/15155994e045.

TOLEDO LÓPEZ, V. (2016). “Naturaleza del agro y sentidos sobre el desarrollo. Un es-
tudio sobre los procesos de legitimación de la agroenergía a partir del caso de la 
planta de biodiesel de Santiago del Estero”, en Tesis de doctorado en Ciencias Sociales, 
FCS-UBA.

TOLEDO LÓPEZ, V. (2013). “Los agrocombustibles como un eje del extractivismo en la 
Argentina”, en N. Giarracca y M. Teubal (comps.): Las actividades extractivas en la 
Argentina. Actividades extractivas en expansión ¿Reprimarización en la economía ar-
gentina?, Buenos Aires, Antropofagia, 2013 (137-158). 

TOLEDO LÓPEZ, V. y A. Tittor (2020). “El derecho a un ambiente sano en tiempos de 
ecomarketing. Discrepancias entre el principio precautorio y la experiencia vivida 
en Córdoba, Argentina”, en Quid 16: Revista del Área de Estudios Urbanos, 14, 138-
165.

TOLEDO LÓPEZ, V. y Tittor, A. (2019). “Contradicciones en torno a las innovaciones y cer-
tificaciones en el sector de la bioenergía en Argentina”, en Letras Verdes. Revista La-
tinoamericana de Estudios Socioambientales, 26, 87-110, https://doi.org/10.17141/
letrasverdes.26.2019.3896.

VARESI, G. A. (2016). “Tiempos de restauración. Balance y caracterización del gobierno 
de Macri en sus primeros meses”, en Realidad Económica, 302.

https://doi.org/10.17141/eutopia.20.2021.5161
https://doi.org/10.24215/15155994e045
https://doi.org/10.17141/letrasverdes.26.2019.3896
https://doi.org/10.17141/letrasverdes.26.2019.3896


Gran Jefe 
Seattle 

(tribu de los Swamish)
Carta a Franklin Pierce, 

presidente de Estados Unidos, en 1854

Somos parte de la tierra y ella es parte de 
nosotros. Las flores perfumadas son nuestras 

hermanas, el venado, el caballo, el gran águila, 
todos son nuestros hermanos. Las escarpadas 
montañas, los húmedos prados, el calor de la 

piel del potro y el hombre, todos pertenecemos 
a la misma familia.



Ingeniero Agrónomo con especialización en Fitotecnia (Genética Vegetal), FAU-
BA, Universidad de Buenos Aires, Argentina. Doctor en Agroecología, Sociolo-
gía y Desarrollo Rural (Universidad de Córdoba, España). Magíster en Políticas 
Ambientales y Territoriales (FILO), UBA. Director del Grupo de Ecología del Pai-
saje y Medio Ambiente “Dr. Jorge H. Morello”, FADU, Universidad de Buenos Ai-
res. Profesor Titular de Economía Ecológica y Agroecología, ICO, UNGS (Bs. As., 
Argentina). Miembro Científico del IPBES, IPCC, TEEB, Resource Panel y otros 
organismos de la ONU. Profesor Visitante del Programa HIAS/CALAS. Miembro 
de la Academia Argentina de Ciencias del Ambiente. Sus obras pueden descar-
garse libremente de: 
https://www.researchgate.net/profile/Walter-Pengue

WALTER ALBERTO PENGUE

SOBRE EL AUTOR  

https://www.researchgate.net/profile/Walter-Pengue


Somos lo que comemos. 
Una compleja relación 
entre Naturaleza 
y Sociedad

"El hambre es la manifestación 
biológica de una enfermedad social”

(Josué de Castro, Primer Director FAO, 1952-1956)

La agricultura —de cualquier tipo— es transformadora de su entorno. Unas 
prácticas serán claramente más sostenibles que otras, pero la intervención humana 
conlleva una intensa demanda de los recursos.

La cuestión no es nueva. Lo arrastramos desde que nos hicimos sedentarios y 
sostuvimos con la producción de alimentos a civilizaciones enteras. Desde entonces 
el ambiente nos ha servido y también nos ha padecido. Y esto se hace especialmente 
notable en nuestros días: nos estamos comiendo el mundo. 

Efectivamente, la forma en que estamos utilizando nuestros recursos natura-
les para producir alimentos, las pautas de consumo irracionales y la intensificación 
en el uso de agroquímicos y fertilizantes sintéticos, sumados al uso intensivo de los 
suelos, están generando impactos relevantes que afectan a las tierras, las aguas, la 
biodiversidad y a los propios humanos. 

Si bien desde la llegada de la Revolución Verde se lograron metas necesarias 
como el aumento de la producción de los alimentos principales, esto se logró a tra-
vés de la concentración en poco más de 15 cultivos a nivel global y el enorme costo 
ambiental, sanitario, social y cultural producido. Hoy en día, hay un acuerdo ge-
neralizado en que el sistema alimentario global está afectado y que, si esta 
tendencia continúa, sumados los efectos del cambio climático y el acelerado cam-
bio ambiental global, los daños en muchas regiones serán irreversibles. Por ello, es 



menester por un lado comprender los procesos complejos que la producción diaria 
de nuestra comida conlleva y, por el otro, la asunción de la necesidad de proyec-
tar un nuevo paradigma productivo que permita al menos armonizar las formas de 
producción y consumo, acorde a los recursos naturales disponibles, nuestra mejor 
ciencia y el aprovechamiento de los saberes locales. Y todo ello, de manera conjunta. 

Existe una fuerte conexión entre los recursos naturales, el cambio cli-
mático y los sistemas alimentarios. En un reciente reporte global denominado 
Nexus (2024), los científicos informaron sobre las intensas relaciones entre los di-
ferentes conectores directos. Estos son el cambio de uso de la tierra y del mar, la in-
tensificación y explotación directa mediante la recolección/extracción de especies 
(silvestres) y recursos abióticos, el cambio climático, la creciente contaminación y 
las bioinvasiones, que impulsan la pérdida de biodiversidad y afectan en forma dis-
tinta pero constante y creciente a la estabilidad de los sistemas productivos. 

El sistema agroalimentario es un factor clave en la transformación de los 
recursos naturales y sus efectos se hacen sentir sobre ellos. No es menester 
dejar el sistema de forma prístina y sin acceso a los humanos, sino reflexionar sobre 
los impactos producidos y contribuir a una transformación de un obsoleto sistema 
de producción de alimentos. Los datos son contundentes y, si bien los escenarios 
pueden resolverse —desde el punto de vista productivo—, la complejidad de los 
procesos a veces nos deja algunas dudas sobre la posibilidad de dar solución, no 
solo a los problemas productivos sino los de dar acceso a la comida a millones de 
humanos. 

Por un lado, la intensificación agrícola ha permitido terminar con las ham-
brunas generalizadas y que millones de personas accedan a dietas calóricas que 
permitirían —al menos— sostener la vida. La mejora continua del bienestar y de 
los indicadores claves de salud —como la mortalidad infantil y la esperanza de 
vida— ha sido impulsada por el aumento del suministro de alimentos (y agua pota-
ble), así como por el desarrollo de mejores medicamentos derivados casi todos de la 
naturaleza. La intensificación de la producción agrícola y la extracción de especies 
acuáticas y terrestres han contribuido a alimentar a la creciente población humana 
y aún siguen haciéndolo. Sin embargo, unos ochocientos millones de personas 
están padeciendo desnutrición (carencia de nutrientes) y otros más de mil 
millones enfrentan a la obesidad como su principal flagelo. Dos caras de una 
moneda alimentaria que no sabe resolver qué y cómo se debe comer. Además, 
cada año se pierden cantidades importantes de alimentos y sus derivados, que en 
algunos países llegan al 40 % de los alimentos producidos, y que terminan en los 
tachos de basura. Un sistema que produce, por un lado, comida y, por el otro, pare-
ciera potenciar la enfermedad ambiental y social: con el aumento de la pérdida de 
biodiversidad, la monocultura, el ganado estabulado y la contaminación del agua, la 
tierra y el aire impulsan la aparición de enfermedades infecciosas y nuevas enfer-
medades alimentarias, por igual. 

W
A

LT
ER

 A
LB

ER
TO

 P
EN

G
U

E



Desde los años setenta, la población humana se ha duplicado y a partir del año 
2008, más del 50 % de las personas vive en ciudades. La segunda ola de urbani-
zación está en pleno apogeo. En América Latina, el Cambio de Uso del Suelo 
(CUS) es un factor relevante de esta transformación de recursos y pérdida de bio-
diversidad. 

Sabemos que una parte importante de la tierra del planeta se utiliza para la 
producción de alimentos —más de un 38 %— y una porción también relevante 
de la biomasa de mamíferos —el 94 %— y aves de corral —70 %— está forma-
da actualmente por personas (mamíferos) y el ganado —de todo tipo— que estas 
consumen. En el año 2024, Brasil contaba con 194 millones de cabezas de ganado. 
Brasil sigue a la India que cuenta con 308 millones de bovinos. En el tercer lugar 
se encuentra China con 102 millones. Argentina tiene más ganado que personas: 
53.1 millones de animales y poco más de 47 millones de habitantes. La culpa no 
es de las vacas. Sino de cierto tipo de pautas de consumo irracional y los im-
pactos expansionistas tanto de la agricultura como de la ganadería industrial, 
que para su crecimiento necesitan de algo limitado: tierra. Y especialmente 
en América Latina, el aumento de la producción de ambos modelos industriales se 
justifica exclusivamente por la expansión de la frontera agropecuaria como he-
mos visto y, en general, con la consiguiente deforestación. En Argentina, de la 
expansión sobre el Chaco en particular (Morello y Rodríguez, 2009). Y en el Brasil, 
por la fuerte presión sobre los Cerrados y de estos, en los bordes de la Amazonia. 

La deforestación, el cambio de uso del suelo, el agotamiento y la contaminación 
del agua dulce, la intensificación de los sistemas de producción agrícola, la erosión 
de la diversidad genética, la proliferación de monocultivos, las especies invasoras 
y la aparición de distintas zoonosis, el uso excesivo de agroquímicos —especial-
mente herbicidas, fungicidas y antibióticos—, así como la afluencia de nutrientes e 
insumos químicos en nuestros cultivos, suelos y sistemas hídricos, cambiando las 
relaciones estequiométricas naturales, se han convertido en características omni-
presentes de los sistemas alimentarios actuales, y se consideran los principales 
impulsores directos de la pérdida de biodiversidad (IPBES, 2024). Aproximada-
mente entre 5 y 6 millones de hectáreas de tierras cultivables se degradan cada año 
debido a eventos como la erosión, la salinización, las inundaciones y otras formas de 
degradación, que limitan las tasas de crecimiento de los rendimientos agrícolas, de 
por sí estancados, a pesar del fuerte cambio tecnológico de las últimas dos décadas 
(biotecnológico, genómica, proteómica y demás avances científico tecnológicos). 

La biodiversidad continúa disminuyendo, lo que genera importantes impac-
tos en cascada sobre la salud, los alimentos, el agua y el mismo clima, e influye 
en el bienestar humano y la sostenibilidad ambiental. La abundancia relativa de 
la población mundial de vida silvestre ha disminuido en promedio un 69 % entre 
1970 y 2018 pero con una disminución aún mayor en América Latina —94 %— en 
comparación con otras regiones del mundo. Asimismo, las especies de agua dulce 



también muestran una disminución general mayor —83 %— que las especies te-
rrestres y marinas, hecho que atenta además sobre las sociedades que dependen 
directamente de estos recursos.

A pesar de la gran importancia de la biodiversidad y la agrobiodiversidad, la 
producción mundial de alimentos sigue dependiendo en gran medida de tan solo 
15 especies de cultivos —¡de entre las 300.000 especies de plantas comesti-
bles! — que contribuyen al 90 % del suministro mundial de alimentos. Además, 
el ganado vacuno, ovino, caprino, porcino, avícola y otras especies de ganado re-
presentan ahora el 70 % de la biomasa aviar y el 60 % de toda la carne, siendo la 
carne de res la más demandada en los países occidentales (IPBES, 2024). Aunque 
la demanda de los países asiáticos —liderados por China— viene creciendo sustan-
tivamente.

Otra cuestión llamativa, pero que en este caso no viene siendo considerada 
en su totalidad ni sus efectos sobre la producción de alimentos y sobre la biodiver-
sidad, es el de las bioinvasiones. Las especies exóticas invasoras tienen múltiples 
efectos negativos sobre la biodiversidad y las redes alimentarias y hoy en día pode-
mos contabilizar más de 3.500 especies exóticas invasoras introducidas por diver-
sas actividades humanas en diferentes regiones del mundo. El número de nuevos 
registros de bioinvasoras ha aumentado incesantemente durante los últimos 200 
años, pero más de un tercio de todas las primeras introducciones se registraron 
entre 1970 y 2014, con un costo de más de 423 mil millones de dólares en 2019. 

En la agricultura industrial, uno de los principales impactos emergentes sub-
yace de la fuerte circularidad global de materiales y productos que llevan semillas 
potencialmente dañinas de una parte a otra del mundo. Un caso paradigmático es 
del Sorgo de Alepo en la Argentina, donde, luego de la intensificación agrícola 
impulsada por el paquete tecnológico de soja transgénica + glifosato + siembra 
directa, aparece un biotipo resistente al glifosato llamado SARG (Sorgo de Alepo 
Resistente al Glifosato). El Sorghum halepense, nombre científico de la especie, tiene 
una dilatada historia agronómica y ambiental en el país. Introducido a principios 
del siglo pasado como forrajera en el norte argentino, rápidamente se convirtió en 
un problema para el control en cultivos durante décadas. Un enorme negocio para 
las compañías de herbicidas. Y un ejemplo cabal de lo que es el mal manejo agro-
nómico concentrado en la recurrencia e intensificación del uso de herbicidas. El 
glifosato fue el producto que le puso el colofón a una práctica histórica que nació 
en la región y en el mundo, de uso creciente e intensivo consumo de herbicidas, que 
parece no tener fin en la agricultura industrial. 

Argentina pasó de consumir un millón equivalente litro comercial de tal pro-
ducto a principios de los años noventa a casi 450 millones en el último año. El cam-
bio de patrón de uso de un herbicida conocido desde mediados de los años setenta 
fue un factor clave para convertirlo en un problema importante. En los primeros 
tiempos, se lo usaba solo en los períodos de barbecho —descanso— para luego, 

W
A

LT
ER

 A
LB

ER
TO

 P
EN

G
U

E



con los transgénicos, pasó a usarse de manera conspicua y recurrente. Además, hoy 
en día son ya no solo el Sorgo de Alepo, sino más de 30 malezas (ver REM, 2024) 
—la mayoría gramíneas y otras familias vegetales— las que son resistentes a los 
herbicidas desde principios del presente siglo. Y el número sigue creciendo. Varias 
podrían convertirse en bioinvasoras, además, como el caso del Sorgo de Alepo. La 
alerta mundial de los científicos sobre el papel de las bioinvasiones en la agricul-
tura debería llamar aún más la atención de la ciencia agronómica, y no solo de las 
compañías para “mejorar” nuevas capacidades y negocios con productos herbici-
das, sino para cambiar sus formas de analizar tanto la resistencia como la toleran-
cia a los herbicidas y el adecuado manejo tanto de los cultivos que nos alimentan 
como de las otras especies que acompañan el agroecosistema. Parece un problema 
simplemente agronómico. Pero no lo es. Es un problema social, que tiene a la 
contaminación con agroquímicos en su centro. 

El aumento de la apropiación de recursos naturales mediante la intensifica-
ción industrial de la agricultura, basada en el uso de semillas de alto rendimiento 
y nuevos eventos transgénicos, la expansión del riego, el aumento del consumo de 
fertilizantes y agroquímicos o el uso de hormonas y antibióticos, ha mostrado algu-
nos efectos positivos —mayor producción y acceso— pero demasiados negativos 
sobre la salud humana, el ambiente y las otras especies. Los efectos negativos 
sobre la salud humana están asociados con enfermedades transmitidas por vecto-
res y el desarrollo de trastornos neurológicos, enfermedades no transmisibles vin-
culadas a la nutrición y la alimentación, supresión inmunológica y reducción de la 
fertilidad. Es claro: existen costos ambientales y sociales, sumados a los vinculados 
a la salud y especialmente relacionados con la calidad nutricional de los alimentos, 
que dejan bastante que desear. Las personas satisfacen sus necesidades calóri-
cas, pero los efectos vinculados a la desnutrición afectan a regiones enteras 
del planeta. Y esta no es una discusión de dietas o modas alimentarias, más o me-
nos exitosas o mediáticas, en algunas partes del mundo. 

Para los humanos, la batalla por el alimento ha sido su gran lucha y lo sigue 
siendo en nuestros días. Y siempre fue una Batalla por la Proteína (Pengue, 2023). 
Animal y vegetal, pero de calidad. De distintas formas, desde el paleolítico hasta 
aquí. Antes, enfrentando riesgos directos a la vida y hoy, afectándola, por dietas 
de distinta calidad nutricional. Increíblemente, en este siglo XXI enfrentamos dos 
grandes crisis frente a la comida: millones de personas que comen demasiado 
y otros tantos millones de personas que lo hacen poco y mal. A ello sumamos el 
hecho de que por un motivo u otro existe una recurrencia de enfermedad y alimen-
tación vinculada, imposible de soslayar. 

A pesar de todos los avances científico y tecnológico desarrollados para la 
agricultura y la alimentación, la población del mundo —en su conjunto— está, hoy 
en día, más enferma que antes. Vivimos más, pero parece que mucho peor en al-
gunas partes del planeta. Pareciera ser que enfrentamos un círculo vicioso de ali-



mentación y enfermedad que, en lugar de cerrar brechas a través de las poderosas 
industrias farmacéutica y alimentaria, éstas se estuvieran retroalimentando. 

Por otro lado, las personas acceden hoy en día a un conjunto de alimentos, 
con componentes que siempre le fueron esquivos a nuestros ancestros y que hoy, 
en muchos casos, son incorporados al sistema alimentario por la propia industria: 
azúcar, sal y grasas. El resultado: las enfermedades no transmisibles vinculadas a 
la obesidad y la alimentación representan costos de 7mil millones de dólares (de 
2011 a 2024), el costo global en el tratamiento de la diabetes implicó para el mundo 
unos 673 mil millones de dólares (2012), los gastos en tratamiento de la obesidad 
representan 760 mil millones, las enfermedades transmitidas por alimentos llegan 
a los 14 mil millones, la malnutrición implica unos 3.500 millones, la resistencia a 
los antibióticos asciende a los 34 mil millones de dólares (Food Systems 4 Health, 
2019). En el último Reporte del IPBES —Nexus (IPBES, 2024)— se informa que el 
costo de los alimentos para la salud es de 11 mil millones de dólares al año, apenas 
menos que los 12 mil millones de dólares de valor generados por los alimentos. La-
mentablemente, además de los impactos ambientales de la agricultura, los impac-
tos a la salud por la industria alimentaria claramente comienzan a hacerse visibles 
y tenerse más certidumbre sobre el cómo y qué se produce y procesa. 

Y es el alimento que contiene más azúcar, grasas y sal, generalmente, el 
más económico. Y a su vez, el más atractivo al paladar. Lo mismo sucede con las 
bebidas cola o los energizantes. Una atracción fatal que también por cuestiones de 
acceso económico “separa” la calidad de los alimentos que come el segmento más 
pobre de la población con respecto al más rico. Y esto también se observa luego en 
los cuerpos. Patricia Aguirre (2024), una destacada antropóloga del alimento, lo ex-
plica claramente. Pareciera ser que la parte más pobre del mundo está engrosando 
más de lo debido, con el consiguiente aumento de enfermedades prevenibles, que 
el segmento más rico del planeta, focalizado especialmente en algunos países euro-
peos. Empiezan a aparecer los “cuerpos de clase” (Aguirre, 2024). 

Pero más allá de pensar en el proceso anterior, está aún pendiente compren-
der qué cambios están sucediendo en la población que no solo nos llevó a la actual 
situación y los diferenciales importantes entre quienes habitan el Norte y el Sur 
Global. ¿Qué, cómo y dónde come la gente? Algo que se manifiesta tanto en la 
salud como en los cuerpos de nuestros propios congéneres, su transformación y la 
tendencia futura, que impactará para bien o para mal sobre el conjunto humano. 

Son muy pocos los que comen lo que quieren, y muchos sólo lo que pueden, de 
la gran mesa global alimentaria. Mucho tiene que ver con el precio de los alimentos, 
pero también con barreras políticas, sociales, bélicas, educativas y alimentarias, la 
política nutricional y de salud de los países, los recursos naturales disponibles y 
hasta los intereses económicos que prevalecen en uno u otro espacio. Extendamos 
esto a los lobbies de las industrias y el papel de los decisores de políticas públicas en 
beneficio de quienes los eligieron o literalmente en su propia contra. 

W
A

LT
ER

 A
LB

ER
TO

 P
EN

G
U

E



En tiempos pretéritos, los recursos naturales disponibles determinaban el 
hábito alimentario y lo que podríamos llamar las “dietas locales” (que, a pro-
pósito, están muy de moda, nuevamente). En América, los yámanas y los Selkman de 
la Tierra del Fuego se alimentaban de carne de foca, de ballena, de cholgas, ostras 
y centollas, mientras que, en el norte del mundo, los inuit hacían lo mismo con las 
focas, morsas, la ballena boreal, caribús y pescados. Dietas ricas en proteína ani-
mal, que generalmente consumían en grupos, alrededor de los fuegos que les 
abrigaban y a su vez calentaban sus comidas. Muy poca fibra y alimentos vegeta-
les en general. Los querandíes de las Pampas argentinas balanceaban un poco más 
esto y, siendo tremendamente hábiles con las boleadoras, cazaban nutrias, ñandúes, 
choiques, perdices o ciervos completando su dieta con algunos granos y frutas. 

Quizás el esfuerzo de la caza los unía a través del fuego, que sería el ele-
mento conector, emulando a una primera mesa que acercaba a los comen-
sales. Y les permitía compartir vida, aventuras, cultura, necesidades. Comían en 
grupos, entre los más cercanos, entre las familias. 

Los incas, en cambio, consumían poca carne, apenas cuises, carne de llama o 
charque (carne secada al sol). Basaban su alimentación diaria en verduras, quinua, 
tubérculos, frijoles, granos y frutas. La diversidad de maíces y papas siguen aún 
hasta nuestros días y el procesamiento de los platos y su manejo como en el caso 
de la papa seca —chuño— llega hoy a las cocinas más sofisticadas. No había ham-
brunas en el imperio y todos accedían a los alimentos básicos. La familia inca 
cuidaba de sí misma en grupos incluso más grandes, colaborando en las tareas de 
producción llevadas adelante en los ayllus. También, comían juntos. Tenían a la 
quinua como uno de sus alimentos estrella y “sagrados”. Prohibida por los conquis-
tadores durante siglos, y recién recuperada para la mesa familiar desde hace poco 
menos que un siglo. 

Es bien conocido que la llegada de la agricultura reemplazó rápidamente a 
los cazadores, recolectores y pescadores. Pasamos de nómades a sedentarios. Y 
fuimos cada vez más gregarios, gracias a la agricultura que dio pie a más re-
cursos disponibles y fue la base de nuestras ciudades. Permitió también una 
diferenciada producción de granos, cereales, verduras y frutas, y la domesticación 
de los animales facilitó el acceso a proteínas animales, aunque más grasosos, al con-
tener un marmolado particular, distinto del animal salvaje. Y comienzan las pri-
meras diferenciaciones sociales fuertes, entre ricos y pobres. Lo que los pobres 
podrían comer sería lo producido en la parcela, restringido y limitado a lo allí pro-
ducido, mientras los ricos lograban un acceso diverso a alimentos de toda índole. 
Y por supuesto, con los asentamientos llegan todas las normas sociales, institucio-
nales, políticas, de clase, etarias, de género, que comenzaron a trabar y reorientar 
lo que los individuos comen, cuándo y con quiénes. Pero también, la concentración 
y el hacinamiento dio pie a enfermedades, epidemias y nuevos efectos sobre los 
cuerpos que, en algunos casos, mejorarían la genética o al menos el fenotipo de los 



humanos, pero por el otro, lo empeorarían o diferenciarían fuertemente. Llegaron 
también frente a las crisis ambientales, climáticas, económicas o bélicas, potentes 
hambrunas que, en escala bíblica, solo finalizarían —hasta ahora en esa escala— en 
este siglo XXI. 

Y con la producción de alimentos creciente, diferenciada, más accesible y 
constante, fueron los cuerpos los que fueron cambiando a lo largo del tiempo. 
En las primeras etapas de las ciudades, la comida de los pobres, sostenida en la pro-
ducción básica como lo fuera el arroz en Asia, el maíz para América o el trigo para 
Europa y el cercano Oriente, fue la base alimentaria, mientras los ricos consumían 
mucho más y diverso. Eran en esos tiempos, los ricos más obesos —con sus 
enfermedades asociadas— y los pobres, más fibrosos, pero en varios casos, 
terminaban subnutridos y anémicos. 

En nuestros días, y bajo campañas recurrentes por un lado de “buena salud” y, 
por el otro promoviendo el consumo de alimentos en forma permanente, las cosas 
están cambiando nuevamente. Los cuerpos hablan. Somos lo que comemos. Y 
esta diferencia es crecientemente notable. 

Tanto en el mundo occidental y oriental, con acceso a recursos económicos o 
donde las grandes cadenas de producción y comercialización llegan hasta las casas 
y poblaciones más recónditas, las diferencias en los cuerpos y en las formas de co-
mer se hacen notables. Muy distinta es la situación sobre el alimento en los pueblos 
originarios y las poblaciones más aisladas del mundo. 

Actualmente, la población “sana” es la población más delgada. Se orien-
tan a una dieta vegetariana y sin aditivos ni agregados externos. Mientras que 
a la población “obesa” se la representa como más enferma y suma a ello una 
serie de discriminaciones sociales importantes.

Ya está claro que el primer atractivo de la humanidad moderna para 
comer más recurrentemente es el azúcar. Las empresas lo saben y por ello 
empezaron a sobrecargar con azúcar tanto los alimentos como las bebidas 
cola. Y hasta los alimentos “salados”. Metabólicamente, el hombre comienza a 
consumir un alimento que antes le era esquivo y que, desde la revolución indus-
trial, se basó en el principal elemento disponible para promover que las fuerzas de 
trabajo laboraran sin cansancio. Raj Patel, en Obesos y Famélicos (2008), detalla cla-
ramente esa búsqueda de las jóvenes obreras, combinando azúcar, té y leche, para 
su alimentación, y que los jóvenes trabajadores compensaban su falta de alimentos 
sustanciosos con cerveza. 

Allí empezó una historia que llega hasta nuestros días. La de los agregados 
y aditivos en los alimentos para hacerlos más atractivos, palatables e irresistibles 
para el consumo. La comida “sin aditivos” es ahora más onerosa que aquella 
que los tiene. Y como indican algunos autores, la “comida barata” es muy cara 
(TEEB, 2018). La comida barata es muy costosa realmente, al generar externa-
lidades ambientales, sanitarias, culturales y sociales muy altas. Y además de ello, 

W
A

LT
ER

 A
LB

ER
TO

 P
EN

G
U

E



la comida barata es cada vez más baja en nutrientes, motivo por el cual se la llama 
alimentos vacíos. Ricos en energía y vacíos en nutrientes. Alimentos “ultrapro-
cesados”, sobre los que no se puede identificar su origen ni los productos que estos 
contienen. Con “sabores artificiales” que engañan el cerebro y las glándulas gustati-
vas, y que cada vez son más atractivos y “baratos” para los pobres del mundo. En el 
Sur pobre, la comida de baja calidad es la más barata y, por ende, la que los pobres 
consumen más asiduamente. Es una comida de baja calidad nutricional pero ener-
géticamente muy potente. Realizan sus acciones cotidianas, de trabajo o algún estu-
dio, en condiciones subóptimas. Los gobiernos impulsan este proceso de consumo, 
a través de la promoción de alimentos baratos en los supermercados, o incluso por 
compras mayoritarias, que luego reparten entre los pobres. Sea por la compra o por 
la donación, la oportunidad para los pobres por comer alimentos de mejor calidad, 
es una utopía.

Otro dilema importante para los pobres es dónde encontrar alimentos buenos 
y a precios asequibles. Hoy en día, los pobres de las ciudades, periurbanos y hasta 
las poblaciones rurales alejadas sobreviven en “desiertos alimentarios”. Los de-
siertos alimentarios (FEP, 2025) son aquellas áreas geográficas en las que sus ha-
bitantes tienen poca o ninguna disponibilidad de opciones alimentarias asequibles 
y saludables —especialmente frutas y verduras frescas— debido a la ausencia de 
mercados diversos a una distancia conveniente. La restricción en el acceso a los 
alimentos por distancia o falta de medios, como transporte público barato y 
las limitaciones presupuestarias familiares, alejan más a las familias del ac-
ceso a mercados diversos. En muchos desiertos alimentarios sobreabundan las 
cadenas de restaurantes de comida rápida que venden carne barata y alimentos 
a base de productos lácteos ricos en grasa, azúcar y sal. Los alimentos procesados 
(panchos, papas fritas, cheddar y bebidas colas) y especialmente los ultraprocesa-
dos (galletitas, chizitos, palitos, papas fritas, snacks, etc.) normalmente se venden 
en las calles o locales al paso, los minimercados y los quioscos donde son tan poco 
saludables como los anteriores. Llenan los estómagos, pero tapan las arterias. 

Los hábitos de consumo y dónde come la gente también se están trans-
formando fuertemente. En las economías desarrolladas —y subdesarrolladas 
también— los alimentos “se empaquetan” de una forma atractiva, donde todos por 
igual tienen un destino individual. Esta individualización del alimento pro-
mueve un consumo separado del resto, con comida disponible a todo momento 
y en todo lugar y transformando los hábitos de alimentación de sociedades enteras. 
Las personas comen en las oficinas, en los trabajos, frente a foodtracks o en los ban-
cos de una plaza. Pero muchos de ellos comen ahora de forma separada. No comen 
juntos. Y menos aún en familia. La gente come sola, también quizás frente a 
una mesa. Pero de un único comensal. 

El fogón y el fuego, elemento circular de primera unión gregaria de los 
humanos, dio pie a las primeras mesas, apoyándose en piedras para su ali-



mentación. Las primeras mesas fueron creadas en Egipto, durante el imperio anti-
guo, con la finalidad de separar la comida del suelo, alejada de las alimañas. Desde 
ese momento, se convirtió en el mueble más común y más utilizado por el hombre. 
A su alrededor, por centurias, los humanos nos unimos para compartir el alimento. 
La mesa sirvió a los humanos para sostener y apoyar sus alimentos, tenerlos dis-
ponibles a una altura cómoda, lejos de la suciedad y los animales, generalmente de 
características amplias que permitían que todos a su alrededor pudieran compartir 
los alimentos mientras comían sentados. Hablar y compartir. La mesa y quienes 
comen a su alrededor lo hicieron conjuntamente desde la época de las cavernas. En 
la Edad Media, la mesa era desmontable y se conformaba como un tablero largo y 
estrecho que se apoyaba en un juego de anillos disimulados con tejidos. Durante el 
Renacimiento, la mesa adquirió su carácter fijo y hasta el siglo XIV consistió en un 
tablero que podía ser de mármol montado en dos anchos pedestales. A partir del si-
glo XIV, en Italia se empiezan a fabricar mesas con patas en forma de balaustre, y en 
el siglo XV, en Francia, con patas en forma de columnitas unidas o patas acanaladas. 
A su vez, en Inglaterra, se sustituye la mesa desmontable por el refectorio: una mesa 
de patas poderosas que en general están unidas a través de una madera central. Las 
mesas para los alimentos se conocieron desde siempre como “mesas de comedor”. 
Y había un lugar en la casa, justamente identificados con este espacio específico: 
“el comedor”. O bien dos lugares. En el caso de los pobres, el lugar de la mesa 
coincidía, casi siempre, con la cocina y, por tanto, con el fuego. 

Desde Los Caballeros de la Mesa Redonda, base del mito artúrico tan popular 
en la cultura británica a La última cena de Jesucristo, todos en la cultura occidental, 
de forma mítica o real, se reunían alrededor de la mesa para sus interacciones so-
ciales, compartir y comer. 

Y así, cada una de las personas que se reúnen alrededor de una mesa, se 
llamaron comensales. En la mayoría de los casos, comparten más que una mesa. 
Y generalmente, en el origen, familia, comedor y comensales estuvieron uni-
dos y compartieron las mismas vivencias. Este es el origen del comensalismo y 
de nuestra consolidación como especie gregaria, que nos lleva fuertemente desde 
el lugar donde producimos a aquel donde compartimos lo logrado y consumido, 
desde el campo a la mesa. 

Incluso, la mesa familiar reunía a la familia, con y sin comida. En Sin pan 
y sin trabajo (de la Cárcova, 1894) esto queda marcado en una pintura, donde los 
comensales se sientan a la mesa, sin comida. Una mesa vacía, que denota la pobre-
za, el hambre y la falta de trabajo de una clase obrera, migrante y desfavorecida, 
antes como ahora, igualmente en pujantes ciudades del tercer mundo como Bue-
nos Aires. Aunque a veces, los pobres ni siquiera tenían una mesa, pero igualmente 
comían juntos. En La sopa de los pobres (1884), de Reinaldo Giudici, se plantea en 
una pintura singular, donde se comparte la comida sin una mesa presente. Años 
más tarde, con el mismo título (Die Armensuppe), será Albert Anker en 1894, quien 

W
A

LT
ER

 A
LB

ER
TO

 P
EN

G
U

E



vuelve a poner la mesa, la distribución de comida y llamativamente con todos los 
comensales alrededor de ella, que son niños. Los adultos miran y esperan, todos 
de pie. Una situación muy similar a la actualidad, en varios países del Sur Global, 
donde existen comedores colectivos. La historia de los comedores populares en la 
Argentina lleva ya más de veinte años. Los niños comen, mientras sus padres, con 
la dignidad herida, esperan. Ahora ya, también participan e intentan ayudar, de la 
forma en que puedan. “Hambre de Soja”, la ópera prima del cineasta Marcelo Viñas 
(2004), lo supo mostrar claramente. Y la advertencia de los pediatras, frente a esta 
soja solidaria, que se pretendía dar a los niños pobres, en comedores que hacían —y 
lo entendemos— lo que podían. La mesa allí, sigue estando en el centro. 

La centralidad de la mesa ha sido histórica en nuestro interior, también pro-
fundo. En la familia y en el campo, el grito desde la cocina campera —¡a comer! — 
buscaba rápidamente la respuesta inmediata de acercarse a la mesa. Cuentan sobre 
la familia rural, a mediados del siglo pasado, como era una casa de campo típica en 
San Antonio de Areco, cuna de la tradición “gaucha”: “La cocina era amplia. En el 
centro, la mesa de madera. Rodeada de banquetas sencillas. En los laterales, varias 
cocinas de hierro, a leña, carbón o marlos de choclos. Más sillas sencillas ende re-
dor y ventanales amplios. Y la ventana, desde dónde se gritaba a los hombres en el 
campo. Y los paisanos y paisanas a veces, volvían rápidamente. Todos hacían cola, 
frente a la bomba de agua, para lavarse y presentarse prolijos y limpios a la mesa. Y 
comenzaba así, el ciclo diario del almuerzo familiar. Todos comían, sin aditivos, los 
alimentos producidos en el campo. Las verduras de la huerta cercana, las gallinas y 
los huevos, al lado de estas. Los choclos de la chacra, las calabazas y las legumbres. 
Y hasta el trigo del campo cercano. Más alejados, los cerdos, las vacas lecheras y el 
ganado de carne, que abastecían tanto a la familia como a la venta comercial” (Bello, 
2024). Así se hizo, el país de las carnes y de las mieses, que dio pie a la conformación 
de una nación de abolengo agropecuario, y que, en su primera época, no tenía los 
problemas de hambre que hoy le aquejan. Una Argentina en transformación y de 
migrantes. Fueron millones que llegaron y millones también los que se volvieron. 
La distribución de la tierra no venía dada y esa situación dio pie a otras instancias, 
más complejas y aún en el siglo XXI, pendientes, como una reforma agraria, que 
nunca llegó. 

Hoy, tanto a nivel mundial como nacional, la transformación alimentaria y la 
fuerte incidencia del nuevo régimen alimentario de las transnacionales es el que 
prevalece en la mayoría de los países. Y es notable que se ha quebrado la lógica 
“comensalista” y las formas de alimentarse. La calidad alimentaria, en términos 
de disponibilidad de nutrientes en los alimentos, es muy diferente. 

En el Norte rico, la población de mejores ingresos cuenta con opciones de ali-
mentación de calidad, nutricional y energética en el marco de dietas adecuadas a su 
salud. Incluso provienen, en varios casos, de regiones pobres del mundo, donde no 



pueden ser consumidos por la restricción presupuestaria de sus ciudadanos. Los 
ricos comen bien y los pobres, bueno, basura…

Además, los gobiernos tienen en esto una enorme responsabilidad. Los esta-
dos, bajo presión social, han impulsado legislación específica para la reducción de 
las dosis de azúcares, sales, grasas en los alimentos, especialmente los procesados. 
Las empresas, en el mundo desarrollado, están transformando los productos que 
ofrecen y comercializan. Sus cuerpos hablan y denotan una población, en algunos 
países del Norte global, más saludable y delgada. Por supuesto no en todos los ca-
sos, pero notable en algunas economías como la alemana. Y muy diferente a las 
dietas grasas de los EE. UU., Sudáfrica, Brasil, Chile, Argentina o la misma China. 

Lo llamativo y diferente en estos días es que los gobiernos —como en 
el caso de la Argentina— distribuyen alimentos baratos y de pésima calidad 
a comedores colectivos, hacia donde van los pobres, pero por separado: Los 
niños, primero, comen en el mismo comedor, cuando se puede. Y los padres re-
ciben, cuando quedan disponibles, los alimentos que sobran. Lo mismo sucede con 
los ancianos, generalmente los más desnutridos y mal alimentados. 

Estos comedores son lugares abiertos por personas solidarias, organizadas 
o no, pequeños grupos de ciudadanos u ONGs locales, cooperativas y asociaciones 
sociales, iglesias y organizaciones de beneficencia, que reciben los alimentos —en 
la mayoría de los casos— del gobierno. Luego, un conjunto de cocineras hace lo que 
pueden con los alimentos recibidos e intentan brindar un plato caliente a quienes 
están sin alimentos. La mesa familiar y la actividad comensalista de la misma pasó 
a ser una mesa colectiva, en la cual, personas que a veces ni siquiera se conocen, 
pasan a estar reunidas por un tiempo, solo para el acto de comer. Estos comedores, 
han recibido el nombre displicente de “comederos”, en virtud, que pierden su sen-
sibilidad social al equipararse al lugar utilizado para alimentar a los animales. Las 
escuelas también tienen un rol central en estos procesos, donde además de educar, 
los docentes deben dedicarse a alimentar a niños subnutridos.

El paso a este nuevo comensalismo entre desconocidos esconde otras co-
sas tanto o más preocupantes. La pérdida de los vínculos familiares, el elevado 
nivel calórico de comidas vacías, la pérdida de la vinculación cultural con el alimen-
to de base local, el desconocimiento y acostumbramiento a alimentos procesados y 
ultraprocesados, la cancelación de la formación en las formas de preparar la comida 
por las nuevas generaciones y la dependencia directa —como una dádiva— de los 
gobiernos de turno. Demasiada azúcar, sal y grasas para los pobres. 

Las políticas nacionales son claramente responsables de lo que come, cómo 
come y dónde come la población de un país. En el caso de los países del Sur —por 
ejemplo, Argentina o Brasil—, la promoción de las exportaciones granarias y de 
carnes esconden la pérdida de la calidad nutricional de una población que antes la 
tenía. Las carnes de calidad —certificadas por sus distintos tipos— son exportadas 

W
A

LT
ER

 A
LB

ER
TO

 P
EN

G
U

E



a los países que pueden pagarlas, dejando a los pobres con los cortes menos nutriti-
vos, menudos o de peor calidad. La leche y los huevos siguen por el mismo camino. 

Alternativas a este desastroso panorama alimentario emergen desde las pro-
pias bases de la población y tienen —entre varias alternativas— a la agroecología 
como una de sus banderas más potentes. Si bien no es posible paliar a nivel colec-
tivo la enorme crisis alimentaria y la pérdida de los lazos sociales que permitía el 
comensalismo, el esfuerzo de quienes hacen agroecología, tanto urbana y periurba-
na como rural, permite encontrar una nueva esperanza, que contribuye a resolver 
tantos problemas de acceso a los alimentos, como de producción, de comercializa-
ción local y de recuperación de la dignidad perdida. A lo que se suma una mejora 
en la calidad ambiental, realmente notable. Miguel Altieri, referencia mundial en 
Agroecología, decía: “lo que sacó a la gente del hambre y la miseria, no fueron los 
sistemas de la agricultura sojera transgénica, sino los sistemas de autoproducción 
de alimentos, que crecieron en todo el país y dieron de comer a la gente más pobre” 
(Altieri, 2003). 

Existen, desde hace tiempo, modelos productivos agroecológicos que, supe-
rando el asistencialismo alimentario, se convirtieron en ejemplos de autoproduc-
ción y generación de excedentes comestibles de calidad y sanidad indiscutible. Ha 
habido incluso algunos intentos de viraje hacia la producción orgánica a gran escala 
en la propia economía capitalista de EE. UU., o los procesos de transformación a 
nivel nacional realizados por la agricultura en Cuba, que después de los noventa 
permitió a este país casi duplicar su producción y reducir a la mitad el consumo 
de insumos externos; ambos constituyen casos interesantes. Este planteamiento, 
al igual que el de la agroecología, se funda en las experiencias productivas de la 
agricultura ecológica para elaborar propuestas de acción social colectiva que se en-
frentan a la lógica depredadora del modelo productivo agroindustrial hegemónico 
para sustituirlo por otro que se oriente a la construcción de una agricultura social-
mente justa, económicamente viable y ecológicamente sustentable. Con el mismo 
objetivo, las ferias agroecológicas, que se organizan y expanden en todo el sur del 
Brasil, configuran un espacio de recuperación donde campesinos y consumidores 
forman una asociación basada en principios éticos y solidarios, proporcionando a 
su vez autonomía y autoestima al agricultor y mejores condiciones de calidad y 
precio para el consumidor. 

Además, desde el punto de vista ambiental, la agroecología fomenta la contri-
bución de la biodiversidad a los procesos y funciones ecosistémicas, con el objetivo 
de mantener o regenerar estas funciones sin olvidar como he destacado, las dimen-
siones sociales, culturales y económicas. 

Hoy en día, las prácticas agrícolas diversificadas, agroecológicas o regenera-
tivas se superponen en la intensificación de estos procesos ecológicos —conoci-
dos como “intensificación ecológica”— e incluyen una diversidad de opciones de 
gestión, desde el manejo de los potreros al diseño del paisaje. Cualquier forma de 



intensificación ecológica gestiona explícitamente la biodiversidad y los procesos 
ecológicos en los sistemas de producción, incluso en apoyo de la intensificación 
sostenible (IPBES, 2024). Un proceso que acompaña, pero no es lo mismo, es la in-
tensificación sostenible. Ésta se focaliza en la eficiencia del uso de los insumos que 
reduce los impactos negativos sobre el medio ambiente, hace un mejor uso de los 
recursos y permite desacoplar daños por un lado y considerar el hecho de producir 
más con menos.

Las crisis económicas o ambientales también generan ciertas oportunidades. 
Argentina lo vivió a principios del presente milenio y Europa le siguió después de 
2008. En ambos casos, las propuestas agroecológicas emergieron y dieron solucio-
nes. Hoy mismo en España, además de la producción agroecológica en ciudades 
como Madrid, Granada, Barcelona o Córdoba, se suman las creaciones originales de 
la economía social y solidaria. Desde el año 2014, la FAO reconoce formalmente la 
agroecología como una de las prácticas de la agricultura sostenible más relevantes 
para enfrentar la crisis alimentaria emergente. Y es en esta última década cuando 
la agroecología, especialmente desde los periurbanos pauperizados de pueblos y 
ciudades, emerge con mayor potencia. Existen programas, desde nacionales a mu-
nicipales, que la promueven y grupos de ciudadanos que no solo buscan una mejor 
producción sana de alimentos, sino volver a reunir a las familias alrededor de una 
mesa. Y en muchos casos, lo han logrado. 

Es importante considerar que el proceso vinculado a las prácticas agro-
ecológicas, de fuerte adaptación local, necesitan de un seguimiento perma-
nente, y la garantía de su éxito estriba en ir paso a paso y conocer el agroeco-
sistema (urbano, periurbano y rural) de forma integral. Caso contrario, una 
buena opción puede llevar al fracaso. Incluso en el escalamiento de la agroecología, 
la revisión científica de los procesos vinculados a los nutrientes, el flujo energético 
del sistema, el uso del agua y la integración de cultivos debe validarse científica-
mente y proponerse para sitios específicos en su inicio. Los bordes de pueblos y 
ciudades son un ejemplo contundente del éxito de la propuesta y del crecimiento de 
escudos verdes productivos en esos espacios (Pengue, 2018). 

Los programas de autoproducción de alimentos, focalizados en la fami-
lia, han contribuido a resolver los problemas de alimentación como los de lo-
calización de dónde se come: nuevamente los hogares. Y, además, facilitaron la 
posibilidad de producir alimentos propios, de mayor calidad nutricional. Por ejem-
plo, en el caso de la Argentina, la superficie promedio de estas huertas oscila en los 
100 m2 para las familiares, 200 m2 para las escolares y unos 1.000 m2 en el caso de 
las comunitarias. La producción anual de una huerta familiar, que abastece a una 
familia de cinco personas (tres adultos y dos menores, por ejemplo), supera los 200 
kg de hortalizas frescas (entre las de primavera/verano y otoño/invierno) (Pengue, 
2023). Fueron siempre las mujeres las que lideraron los procesos en estos progra-

W
A

LT
ER

 A
LB

ER
TO

 P
EN

G
U

E



mas de autoproducción, como así también quienes de forma más permanente se 
mantuvieron vinculadas a estos. 

En el exitoso programa PROHUERTA, que funcionó en Argentina —cancelado 
a nivel nacional hoy en día (2024) — además de las semillas, se entregaban a las 
familias, animales de postura (gallinas Negra INTA) y de carne (pollos camperos), o 
parejas de conejos. La mayoría de las hortalizas, en una dieta equilibrada, proveen 
minerales como fósforo, calcio, hierro y magnesio, muy ricas en vitaminas A, B, C 
y D, aportando fibra que favorece la digestión y en algunos casos son proveedoras 
de proteínas. Se promovía la autoproducción de zapallos, perejil, espinacas, acel-
ga, tomate, zanahoria, porotos, lentejas, ajo, maíz, brócoli, coliflor, pimiento, alfalfa, 
soja, repollo, papa, berenjena, melón, cebolla, y otras verduras durante todo el año 
calendario, en distintas combinaciones y rotaciones en los ciclos primavera-verano 
y otoño-invierno.

El mundo está cambiando y el sistema productivo también. Hoy asistimos a 
una separación sustantiva en los sistemas alimenticios y nuevas discusiones sobre 
el qué comer. El cambio de dietas, la disminución —cuando hubiera excesos— en 
el consumo de carnes rojas, huevos y leche promovidas especialmente por la Unión 
Europea, el creciente aumento de las dietas veganas, vegetarianas, frugívoras y de-
más encuentran tantas diferencias en los accesos entre los países ricos y pobres, 
que no ameritan en este ensayo ser consideradas. Lo mismo con respecto a la pro-
ducción en laboratorio de carnes sintéticas que disminuirían los impactos ambien-
tales, las emisiones y claramente mejorarían el bienestar animal. Pero todo ello 
aún no forma parte de una discusión en un país donde la fiereza de sus suelos 
permitiría producir en cantidad, calidad y eficiencia nutricional los alimen-
tos que todos los argentinos necesitan. La necesidad es que los argentinos co-
man más, mejor y diverso. Y eso es claramente posible para todos si las políticas 
públicas coadyuvaran en pro del beneficio común, además de promover y abrir los 
mercados a los bienes que el país produce. Para lograr todo ello, es menester cuidar 
tanto el ambiente que tenemos como a la sociedad que este contiene. Una población 
pauperizada, con estadíos iniciales de desnutrición, condena a estas nuevas 
generaciones a una subhumanización que no solo oblitera las vidas y reali-
zación de los más pobres sino que se convierte en una hipoteca imposible de 
levantar para un país que se precia de rico en sus recursos naturales.

Es llamativo que, en un país como Argentina, reconocido por la excelente ca-
lidad de sus suelos y el contenido de nutrientes más destacado —los conocidos 
molisoles—, la población más pobre —más del 53 % de la población del país— se 
vea obligada a acceder a alimentos de la peor calidad y recurrir a comedores, donde 
las pautas de contacto familiar están perdidas. Suelos ricos en nutrientes y po-
blación desnutrida. 



Los programas de autoproducción han sido los únicos que dieron un 
poco de equilibro a un desbalance no solo nutricional sino social y cultural 
que pierde la sociedad a una velocidad pasmosa. Y de la que seguramente, tar-
dará generaciones en recuperarse. Si es que lo logra. 

La mesa, hoy vacía, sigue esperando… a los comensales y a la buena comida, en 
cantidad y calidad, para todos. Argentina tiene con qué y es una vergüenza sustan-
tiva que los decisores de políticas públicas y todos los actores relevantes de nuestra 
sociedad se permitan que el hambre y la pobreza siga caminando por encima de las 
tierras más ricas del planeta. 

Bibliografía

AGUIRRE, P. (2024). “La desigualdad, la comida y los cuerpos de clase”. Revista Nueva 
Sociedad. NUSO N.° 311 / mayo-junio 2024. https://nuso.org/articulo/311-la-des-
igualdad-la-comida-y-los-cuerpos-de-clase/.

ALTIERI, M. (2003). “Una respuesta agroecológica al problema del monocultivo en 
la Argentina”, una entrevista al profesor Miguel Altieri, Universidad de California, 
Berkeley. Interview of Fabian Banga. https://www.agroeco.org/doc/miguel/. 

ANKER, A. (1894). Pintura. La sopa de los pobres (Die Armensuppe). https://www.
meisterdrucke.es/impresion-art%C3%ADstica/Albert-Anker/32241/La-sopa-de-
los-pobres.html.

BELLO, M. C. (2024). Comunicación Personal. La familia en San Antonio de Areco.

DE LA CÁRCOVA, E. (1894). Pintura. Sin pan y sin trabajo. Museo Nacional de Bellas 
Artes. https://www.bellasartes.gob.ar/coleccion/obra/1777/.

FEP (2025). Desiertos alimentarios. Food Empowerment Project. https://foodispower.
org/es/acceso-salud/desiertos-alimentarios/.

FOOD SYSTEMS 4 HEALTH (2019). https://www.behance.net/gallery/76807373/EAT-
Report-2019-Food-Planet-Earth.

GIUDICE, R. (1884). Pintura. Lo sguazzetto o La sopa de los pobres (Venecia). https://
www.bellasartes.gob.ar/coleccion/obra/1778/.

IPBES (2024). Summary for policymakers of the thematic assessment of the interlinkages 
among biodiversity, water, food and health (Nexus Assessment) of the Intergovern-
mental Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services. IPBES, Bonn. 

MORELLO, J. H. y Rodríguez, A. (Editores). El Chaco sin bosques: la pampa o el desierto 
del futuro. UNESCO. https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000216727.

W
A

LT
ER

 A
LB

ER
TO

 P
EN

G
U

E

https://nuso.org/articulo/311-la-desigualdad-la-comida-y-los-cuerpos-de-clase/
https://nuso.org/articulo/311-la-desigualdad-la-comida-y-los-cuerpos-de-clase/
https://nuso.org/articulo/311-la-desigualdad-la-comida-y-los-cuerpos-de-clase/  
https://www.agroeco.org/doc/miguel/
https://www.meisterdrucke.es/impresion-art%C3%ADstica/Albert-Anker/32241/La-sopa-de-los-pobres.html  
https://www.meisterdrucke.es/impresion-art%C3%ADstica/Albert-Anker/32241/La-sopa-de-los-pobres.html  
https://www.meisterdrucke.es/impresion-art%C3%ADstica/Albert-Anker/32241/La-sopa-de-los-pobres.html  
https://www.bellasartes.gob.ar/coleccion/obra/1777/
https://foodispower.org/es/acceso-salud/desiertos-alimentarios/
https://foodispower.org/es/acceso-salud/desiertos-alimentarios/
https://www.behance.net/gallery/76807373/EAT-Report-2019-Food-Planet-Earth
https://www.behance.net/gallery/76807373/EAT-Report-2019-Food-Planet-Earth
https://www.bellasartes.gob.ar/coleccion/obra/1778/
https://www.bellasartes.gob.ar/coleccion/obra/1778/
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000216727


MÜLLER, A.(2021). Cheap food is expensive. Why the World Food Systems Summit must 
usher in a fundamental change to our food system. https://www.tmg-thinktank.com/
blog/cheap-food-is-expensive.

PATEL, R. (2008). Stuffed and Starved: The Hidden Battle for the World Food System. Mel-
ville House Pub. 

PENGUE, W. A., Binimelis, R. y Monterroso, I. (2009). Bioinvasiones y Bioeconomía: El Caso 
del Sorgo de Alepo en la Agricultura Argentina. FLACSO Guatemala, ALARM. Dispo-
nible en: https://www.researchgate.net/publication/271524509_bioinvasiones_y_
bioeconomia_el_caso_del_sorgo_de_alepo_en_la_agricultura_argentina.

PENGUE, W.A. (2018). Agroecología, Ambiente y Salud: Escudos Verdes Productivos y 
Pueblos Sustentables. FHB Cono Sur. GEPAMA FADU UBA. https://www.researchga-
te.net/publication/329125037_Agroecologia_Ambiente_y_Salud_Escudos_Verdes_
Productivos_y_Pueblos_Sustentables.

PENGUE, W. A. (2023). Economía Ecológica, Recursos Naturales y Sistemas Alimentarios 
¿Quién se Come a Quién?. Orientación Gráfica Editora. https://www.researchgate.
net/publication/370068450_Economia_Ecologica_Recursos_Naturales_y_Sistemas_
Alimentarios_Quien_se_Come_a_Quien.

REM (2024). Mapas de Malezas. AAPRESID. REM. Disponible en: https://www.aapresid.
org.ar/rem-malezas/mapa-malezas.

TEEB (2018). TEEB For Agriculture & Food Scientific and Economic Foundations Report. 
https://teebweb.org/wp-content/uploads/2018/11/Foundations_Report_Final_
October.pdf.

VIÑAS, M. (2004). Hambre de Soja. Icaro Producciones. Video. https://www.youtube.
com/watch?v=V7X66NjTlL0.

https://www.tmg-thinktank.com/blog/cheap-food-is-expensive
https://www.tmg-thinktank.com/blog/cheap-food-is-expensive
https://www.researchgate.net/publication/271524509_bioinvasiones_y_bioeconomia_el_caso_del_sorgo_de_alepo_en_la_agricultura_argentina
https://www.researchgate.net/publication/271524509_bioinvasiones_y_bioeconomia_el_caso_del_sorgo_de_alepo_en_la_agricultura_argentina
https://www.researchgate.net/publication/329125037_Agroecologia_Ambiente_y_Salud_Escudos_Verdes_Productivos_y_Pueblos_Sustentables
https://www.researchgate.net/publication/329125037_Agroecologia_Ambiente_y_Salud_Escudos_Verdes_Productivos_y_Pueblos_Sustentables
https://www.researchgate.net/publication/329125037_Agroecologia_Ambiente_y_Salud_Escudos_Verdes_Productivos_y_Pueblos_Sustentables
https://www.researchgate.net/publication/370068450_Economia_Ecologica_Recursos_Naturales_y_Sistemas_Alimentarios_Quien_se_Come_a_Quien
https://www.researchgate.net/publication/370068450_Economia_Ecologica_Recursos_Naturales_y_Sistemas_Alimentarios_Quien_se_Come_a_Quien
https://www.researchgate.net/publication/370068450_Economia_Ecologica_Recursos_Naturales_y_Sistemas_Alimentarios_Quien_se_Come_a_Quien
https://www.aapresid.org.ar/rem-malezas/mapa-malezas
https://www.aapresid.org.ar/rem-malezas/mapa-malezas
https://teebweb.org/wp-content/uploads/2018/11/Foundations_Report_Final_October.pdf
https://teebweb.org/wp-content/uploads/2018/11/Foundations_Report_Final_October.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=V7X66NjTlL0
https://www.youtube.com/watch?v=V7X66NjTlL0


Marcel 
Schwob

El incendio terrestre
(1892)



Despertaron en un océano desierto. El bote 
estaba rodeado de algas pálidas que la espuma 
cubría de baba seca, descomponiendo criaturas 
iridiscentes y estrellas de mar. Las olas mecían 
el vientre blanco de los peces.
Medio cielo aparecía velado por el fuego, que ya 
devoraba la franja cenicienta de la otra mitad.
Les pareció que el mar había muerto, como 
todo lo demás: el aliento de las aguas apestaba, 
vetas de un azul y un verde intensos atravesaban 
su traslucidez. El bote se deslizaba sobre la 
superficie a velocidad constante.
Las luces del horizonte se azulaban hacia el Este.
La chica metió la mano en el agua y enseguida 
la retiró: las olas ya estaban calientes.



VERÓNICA L. CÁCERES

Doctora en Ciencias Sociales, Universidad Nacional de General Sarmiento 
(UNGS) - Instituto de Desarrollo Económico Social (2016). Es investigadora 
adjunta del CONICET en el Instituto de Investigaciones Jurídicas y Sociales 
Ambrosio Lucas Gioja de la Facultad de Derecho de la Universidad de Buenos 
Aires. También es profesora adjunta ordinaria (concursada) con dedicación ex-
clusiva en el Instituto del Desarrollo Humano de la UNGS; y profesora adjunta 
ordinaria con dedicación simple en la Universidad Nacional de Luján, División 
de Economía, Sede Regional San Miguel.
Es coordinadora del área “La economía: problemas del campo disciplinar y su 
enseñanza”, en el Instituto del Desarrollo Humano de la UNGS.

SOBRE LA AUTORA



Crisis socioecológica: 
economía y derechos 
humanos

Introducción

Transcurridas las primeras dos décadas del siglo XXI, persiste y se ha profundizado 
la distribución desigual de los bienes y servicios fundamentales para la sostenibili-
dad de la vida. La histórica desigualdad en la distribución de los ingresos y la rique-
za, y su concentración en pocas manos, ha potenciado un abanico de desigualdades 
en el acceso a la tierra, la educación, la salud y la vivienda, así como a los servicios 
de infraestructura urbanos, esenciales para garantizar las condiciones de vida dig-
nas de la población.

Ciertamente, las desigualdades se manifiestan también en la calidad del am-
biente y los ecosistemas que rodean a una parte considerable de la población ex-
puesta a un proceso continuo y creciente de degradación de su entorno y a un con-
junto de elementos contaminantes que afectan su salud. El ambiente comprende a 
los seres vivos, a los elementos inertes y la interrelación del entorno físico, químico, 
biológico y social.

Aun cuando existen viviendas ociosas o grandes extensiones de tierra abando-
nadas, en general, la población más vulnerable habita los territorios degradados e 
insalubres, los suelos inundables, las cercanías con los rellenos sanitarios, las ribe-
ras de las cuencas hidrográficas altamente contaminadas o en áreas rurales expues-
tas a fumigaciones. Mientras, en simultáneo, se construyen barrios cerrados con 
lagos artificiales que alteran la cota de los suelos, que inciden sobre los humedales y 
en los que, rápidamente, se construye la infraestructura adecuada a las necesidades 
de los sectores con mayores ingresos. Estas situaciones se evidencian a lo largo y 
ancho del territorio argentino y en buena parte de la región.



Durante el siglo pasado y las dos décadas y media trascurridas del presente 
siglo, también han tenido lugar importantes avances en la institucionalización de 
los derechos humanos y el reconocimiento de la interdependencia e indivisibilidad 
entre los derechos civiles, políticos, sociales, económicos, culturales y ambientales. 
Esto ha dado lugar a programas y acciones de carácter reformista que apuntan a 
arenas críticas, como los Objetivos del Milenio o la Agenda 2030 para el Desarrollo 
Sostenible (ODS).

Cabe destacar que el ambiente sano conforma un derecho humano reconocido 
en Argentina en la Constitución Nacional y con jurisprudencia que lo relaciona estre-
chamente con otros derechos humanos esenciales e inalienables. En términos insti-
tucionales, el territorio argentino está conformado por 23 provincias más la Ciudad 
Autónoma de Buenos Aires —en las que viven, aproximadamente, 46.234.830 
personas—, las cuales dictan sus propias constituciones, sus normativas y eligen 
a sus autoridades de gobierno.

En el campo de la economía política, la arista ambiental estuvo marginada de 
los debates tradicionales y reducida, en todo caso, al análisis de la apropiación de 
los recursos naturales y la generación y apropiación del excedente económico. Fue 
recién en los años setenta que la crisis socioecológica comenzó a discutirse formal-
mente en la agenda internacional, con especial participación de la Organización de 
Naciones Unidas (ONU). Este período estuvo signado por la crisis del petróleo y un 
claro cuestionamiento a las ideas económicas de raíz keynesianas y a los distintos 
regímenes de bienestar.

En los últimos años se ha profundizado a nivel global la disputa entre poten-
cias occidentales, lideradas por Estados Unidos, y potencias en ascenso —China, 
Rusia e India—, advirtiéndose un uso de tecnologías extremas, de biotecnología y 
nanotecnología, lo cual ejerce presión sobre el ambiente y los ecosistemas (Cáceres 
et al. 2024). A su vez, se observan múltiples crisis interconectadas no solo ecológica, 
sino política, cultural y económicamente, que pueden ser consideradas como una 
“crisis civilizatoria” (Leff, 2009).

Tradicionalmente, no se consideraba que la economía fuera parte de otro sub-
sistema, es por ello que la mirada estaba centrada en el progreso permanente, ba-
sado en el crecimiento económico sin límites. Las dimensiones físicas del planeta 
ponen límites en materia de los elementos indispensables, como el agua, los mine-
rales, la tierra, así como la propia capacidad de absorción de la contaminación. En 
nuestra región las políticas ambientales estuvieron, en parte, condicionadas por las 
restricciones y medidas de ajuste estructural impulsadas por los organismos inter-
nacionales de crédito. La crisis socioecológica comenzó a ser problematizada con 
mayor intensidad cuando se tornó ineludible.

V
ER

Ó
N

IC
A

 L
. C

Á
C

ER
ES



El derecho al ambiente sano en la legislación de la 
República Argentina1

La cuestión ambiental quedó subordinada, por mucho tiempo, a las necesidades de 
acumulación del sistema económico y de maximización del beneficio privado. Tras 
la Segunda Guerra Mundial cobró especial relevancia el crecimiento económico, la 
búsqueda de progreso, de bienestar social, de crecimiento del sector industrial con 
el avance de tecnología, etc. Continúa desde entonces el criterio de que los recursos 
de la naturaleza son infinitos y una apuesta a que el planeta puede soportar la cre-
ciente contaminación y exfoliación de ellos.

La crisis socioecológica ingresó como problema en la agenda internacional 
recién en la década de los setenta, fue entonces que adquirió trascendencia y se 
consolidó como tema de debate en la discusión política internacional en el marco de 
las Conferencias de la ONU —conocidas como las Cumbres de la Tierra— y en otras 
reuniones internacionales, como la Asamblea del Milenio de la ONU realizada en el 
2000, la Cuarta Conferencia Ministerial de la Organización Mundial del Comercio 
realizada en Qatar en 2001, la Conferencia Internacional sobre Financiación para 
el Desarrollo realizada en México en 2002, entre otras. De la mano de estas iniciati-
vas, se impulsó la regulación de las actividades económicas con fuerte incidencia en 
el ambiente, aunque el avance en su implementación ha sido notoriamente dispar. 
Cabe señalar que, durante los años setenta y ochenta, en la literatura económica 
existían numerosas recomendaciones de transferencias de las industrias “sucias” al 
tercer mundo (Vidal, 2022).

En las Conferencias de la ONU comenzó a promoverse, por un lado, distintas 
herramientas preventivas del daño ambiental, como la sanción de normativas, la 
evaluación estratégica de impacto ambiental, la educación ambiental, etc. Por otro 
lado, también herramientas correctivas, entre ellas los tratamientos de conserva-
ción, restauración y mejora. La primera Conferencia de las Naciones Unidas sobre 
Medio Ambiente Humano se realizó en Estocolmo en 1972; la segunda fue la Con-
ferencia de la Organización de las Naciones Unidas sobre Medio Ambiente y De-
sarrollo en 1992, también conocida como Cumbre de la Tierra de Río de Janeiro; 
la tercera fue la Cumbre Mundial sobre el Desarrollo Sostenible de Johannesburgo 
en 2002; la siguiente fue la Conferencia de las Naciones Unidas sobre el Desarrollo 
Sostenible “Río+20” en 2012; y la más reciente, la Cumbre de las Naciones Unidas 
sobre el Desarrollo Sostenible de 2015 en Nueva York.

1. Esta sección retoma los aportes realizados en Cáceres (2023).



Tabla 1. Conferencias ambientales de la ONU

Cabe destacar que Argentina ha participado de las distintas conferencias ambien-
tales de la ONU y ha adherido a los documentos consensuados en estos escenarios. 
Además, se debe tener en cuenta que se trata de un país federal, donde la Constitu-
ción Nacional establece que las provincias tienen el dominio de los recursos natura-
les y delegan a la nación la potestad de dictar normas en materia de presupuestos 

V
ER

Ó
N

IC
A

 L
. C

Á
C

ER
ES



mínimos de protección ambiental. Así lo establece el Artículo 41 (Constitución Na-
cional, 1994): “[…] Corresponde a la Nación dictar las normas que contengan los 
presupuestos mínimos de protección, y a las provincias, las necesarias para comple-
mentarlas, sin que aquellas alteren las jurisdicciones locales”. Ferro (2016) explica 
que un presupuesto mínimo indica un umbral que constituye un punto de partida, 
complementado por normas provinciales que no pueden disminuir los criterios, 
pero sí aumentar su exigibilidad.

El país forma parte de los que han reconocido y consagrado en su ordena-
miento jurídico el derecho al ambiente sano, y lo efectuó en el mencionado Artículo 
41 de la Constitución Nacional (1994), que acuerda explícitamente: “[…] derecho 
al ambiente sano, equilibrado, apto para el desarrollo humano, y para que las acti-
vidades productivas satisfagan las necesidades presentes sin comprometer las de 
las generaciones futuras; y tienen el deber de preservarlo”; y en su Artículo 42, que 
establece el derecho de los consumidores y usuarios de bienes y servicios “a la pro-
tección de su salud, seguridad e intereses económicos; a una información adecuada 
y veraz; a la libertad de elección, y a condiciones de trato equitativo y digno” (Cons-
titución Nacional, 1994).

Además, presenta una profusa legislación ambiental, donde adquieren cen-
tralidad las leyes de presupuestos mínimos de protección ambiental sancionadas 
desde 2002:

1. Ley de Gestión Integral de los Residuos Industriales y de Actividades de Ser-
vicios 25612 (2002). Refiere a la gestión integral de los residuos de origen in-
dustrial y de actividades de servicios generados en todo el territorio nacional.

2. Ley General del Ambiente 25675 (2002). Refiere a la gestión sustentable y 
adecuada del ambiente, la preservación y protección de la diversidad biológica 
y la implementación del desarrollo sustentable.

3. Ley de Gestión y Eliminación de PCBs 25670 (2002). Prohíbe la instalación, 
importación e ingreso de equipos que contengan PCBs, y la producción y co-
mercialización en el país.

4.    Ley de Gestión Ambiental de Aguas 25688 (2002). Preservación de las 
aguas, su aprovechamiento y uso racional. Las cuencas hídricas superficiales. 
Creación de comités de cuencas hídricas.

5.  Ley de Libre Acceso a la Información Pública Ambiental 25831 (2003). Ac-
ceso libre y gratuito a la información relacionada con el ambiente, los recursos 
naturales o culturales y el desarrollo.



6. Ley de Gestión de los Residuos Domiciliarios 25916 (2004). Gestión integral 
de los residuos domiciliarios, sean de origen residencial, urbano, comercial, 
asistencial, sanitario, industrial o institucional.

7. Ley de Protección Ambiental de los Bosques Nativos 26331 (2007). Protec-
ción ambiental para el enriquecimiento, la restauración, conservación, apro-
vechamiento y manejo sostenible de los bosques nativos, y de los servicios 
ambientales.

8. Ley de Protección Ambiental para Control de Actividades de Quema 26562 
(2009). Prohíbe las actividades de quema que no cuenten con la debida auto-
rización, con el fin de prevenir incendios, daños ambientales y riesgos para la 
salud y la seguridad públicas.

9.  Ley de Preservación de los Glaciares y del Ambiente Periglacial 26639 
(2010). Preservación de los glaciares como reservas estratégicas de recursos 
hídricos para el consumo humano y para la agricultura, como proveedores de 
agua para la recarga de cuencas hidrográficas, para la protección de la biodi-
versidad, y como fuente de información científica y atractivo turístico.

10. Ley Sistema Federal de Manejo del Fuego 26815 (2012). Prevención y com-
bate de incendios forestales y rurales.

11. Ley Protección Ambiental para la Gestión de los Envases Vacíos de Fitosa-
nitarios 27279 (2016). La gestión integral de los envases vacíos requiere ser 
efectuada de un modo que no afecte la salud de las personas ni al ambiente.

12. Ley de Adaptación y Mitigación del Cambio Climático Global 27520 (2019). 
Garantizar acciones, instrumentos y estrategias adecuadas de adaptación y 
mitigación al cambio climático en todo el territorio nacional.

Cabe destacar que las normativas de presupuestos mínimos de protección ambien-
tal, especialmente las que refieren a la situación de los bosques, la quema, los gla-
ciares y el cambio climático están siendo cuestionadas en la actualidad en el país. 
A ello se suma como desafío que, más de dos décadas después no se ha avanzado 
en la reglamentación, por ejemplo, de la Ley de Gestión Ambiental de Aguas 25688.

Luego de la presentación de varios proyectos de ley que perdieron estado par-
lamentario, en 2021 se sancionó la Ley de Educación Ambiental Integral 27621 que 
considera la educación ambiental entendida como un proceso permanente, integral 
y transversal desde una mirada que reconoce la interdependencia de los elementos 

V
ER

Ó
N

IC
A

 L
. C

Á
C

ER
ES



del ambiente. Una ley muy importante en el marco de los instrumentos de política 
y gestión ambiental. 

Por otro lado, existen normas nacionales que contemplan los residuos radiac-
tivos, régimen de pesca, de producción orgánica y/o ecológica y conservación de 
suelos, entre otras. Además, cada jurisdicción subnacional establece sus regulacio-
nes ambientales.

Como se ha señalado, existe una nutrida y compleja legislación ambiental que 
tiene entre sus objetivos el derecho al ambiente sano. No obstante, no es suficiente 
que exista una norma para garantizar la protección del ambiente y el derecho a 
gozar de un ambiente sano. La eficacia de las normativas se vincula con su obser-
vancia por quienes “están obligados a cumplir con lo que ella dispone” y, en este 
sentido, se considera que “una irregular, episódica o incompleta eficacia del dere-
cho ambiental tendrá consecuencias adversas más o menos significativas sobre el 
entorno” (Capaldo, 2018, p. 118).

La crisis socioecológica involucra derechos humanos, como el derecho a la sa-
lud y las condiciones de vida digna, fuertemente interrelacionados con el resto de 
los derechos de la presente y de las generaciones futuras.

Desafíos ambientales en Argentina

En Argentina y en la región latinoamericana, en general, la preocupación por la cri-
sis socioecológica se cristalizó en las últimas dos décadas en conflictos que se cana-
lizan, principalmente, por la vía política, con acciones directas como cortes de ruta 
o acciones de visibilización en los medios de comunicación; y por la vía judicial, con 
la presentación de numerosos recursos de amparos y otros reclamos legales.2

En ese contexto, las políticas ambientales y la reflexión tendiente a generar 
propuestas de transformación de los modelos productivos, en especial extractivos, 
han enfrentado el legado de las políticas en torno al Consenso de Washington. Este 
está ligado a la liberalización comercial y financiera, desregulación de los mercados 
y privatizaciones recomendadas por los organismos internacionales de crédito —el 
Fondo Monetario Internacional (FMI), por ejemplo— como condición para otorgar 
préstamos o refinanciar las deudas. Ciertamente, buena parte de dichas medidas 
estuvieron avaladas por gobiernos de distintos espacios políticos.

La región acumula notorias desigualdades que evidencian consecuencias eco-
nómicas, sociales, ambientales, políticas y culturales. El perfil extractivo-exportador 

2. Los amparos en el país tienen como propósito la intervención judicial para proteger derechos básicos 
de forma urgente (de acuerdo con la Ley 16986). 



se ha intensificado, aunque con heterogeneidades en las trayectorias, en actividades 
que hacen un uso intensivo de la naturaleza.

El comercio internacional evidencia relaciones de interdependencia entre las 
economías. La economía argentina, como sucede en otros países de la región, tiene 
una histórica dependencia de las exportaciones de productos primarios, de recur-
sos naturales, con fuerte peso en las últimas décadas de los agronegocios, con la in-
tensificación de otras actividades consideradas extractivistas. Respecto de la tierra 
productiva, especialmente la más fértil, se caracteriza por la fuerte concentración 
de la propiedad y, en definitiva, del poder económico. Esto tiene su génesis en el 
propio proceso de conformación del Estado nación y el reparto de tierras que tuvo 
lugar hacia fines del siglo XIX e inicios del siglo XX (Ferrer, 2014). En el campo eco-
nómico tanto para las corrientes ortodoxas hegemónicas, indiscutiblemente ligadas 
al pensamiento neoliberal, como para otras corrientes críticas, la intensificación de 
las actividades extractivas en el país conforma un objeto de debate. Dicho debate 
se agudiza y limita el accionar en el contexto de restricción externa que atraviesa el 
país, el cual se encuentra con un fuerte endeudamiento y una creciente fragmenta-
ción social.

El reconocimiento de los derechos humanos conforma un proceso dinámico 
que atraviesa distintos intereses económicos de las empresas trasnacionales y del 
capital concentrado.

Entre los principales desafíos ambientales que enfrenta Argentina, nos in-
teresa destacar algunos que están asociados, justamente, al perfil productivo 
primario-extractivo, ligado a la incidencia del monocultivo de soja, la megami-
nería metalífera y la explotación de hidrocarburos no convencionales, sectores 
con relevancia en el debate por el Régimen de Incentivo para Grandes Inversio-
nes (RIGI). Se trata de actividades que se vinculan con las denominadas econo-
mías de enclave, que son llevadas a cabo por grandes empresas multinacionales 
que destinan inversiones a estas actividades de poco valor agregado y cuyos 
resultados son exportados, como en el caso de la minería, a los países centrales 
para luego ser procesados y comercializados. Involucran a actores locales, dina-
mizan algunas áreas de insumos, y son cuestionadas por el impacto ambiental, 
a pesar de eso, en las últimas décadas contaron con el apoyo político suficiente 
para sostenerse y expandirse.

Monocultivo de soja

Una actividad que permite observar el perfil productivo primario-extractivo, con 
fuerte incidencia ambiental, ligado con la transformación de la agricultura, es la 
expansión del cultivo de soja en el marco de los denominados agronegocios. Los 
agronegocios integran actividades económicas derivadas de productos agrícolas e 
incluyen su producción, procesamiento, almacenaje, transporte y distribución.

V
ER

Ó
N

IC
A

 L
. C

Á
C

ER
ES



En un planeta donde, según la Organización de las Naciones Unidas para la 
Alimentación y Agricultura (FAO, por sus siglas en inglés), se observa un déficit es-
tructural en la producción de alimentos, los países de la región con abundantes re-
servas de agua y disponibilidad de suelos pasaron a recibir importantes inversiones 
extranjeras directas (IED) en los sectores agrícolas y forestales, especialmente en la 
producción y comercialización.

La producción de soja conforma un aspecto central de la economía argentina, 
concentrada, fuertemente, en las provincias de Buenos Aires, Córdoba, Santa Fe y 
Entre Ríos. Aunque hay un heterogéneo entramado de productores, se observa que 
existe un grupo reducido responsable del 50 % de la producción. En ese caso, se 
trata de un grupo de gerenciadores que, mediante contratos, arrienda tierras, alqui-
la maquinarias, incorpora tecnologías y nuevos paquetes de insumos que incluyen 
semillas, herbicidas y fertilizantes.

Su expansión en las últimas décadas estuvo vinculada a cambios normativos 
con la autorización mediante la Resolución 167 de 1996 por parte la Secretaría de 
Agricultura, Ganadería, Pesca y Alimentos, ya que en su Artículo 1 se autoriza “la 
producción y comercialización de la semilla y de los productos y subproductos de-
rivados de esta, provenientes de la soja tolerante al herbicida glifosato”. Así, el Es-
tado argentino permitió la producción y comercialización de soja transgénica, es 
decir, modificada mediante técnicas de ingeniería y herbicidas de amplio espectro, 
como el glifosato. Esto tuvo lugar en un contexto de cambios globales relacionados 
a la implementación de nuevas tecnologías aplicadas al sector, con inversiones de 
empresas multinacionales y precios crecientes de la oleaginosa. La implementación 
de nuevas técnicas de producción de soja, sumada al uso de variantes de semillas y 
la autorización del uso de agroquímicos, fue impulsada tras la denominada Revolu-
ción Verde. Dicho fenómeno tuvo lugar a partir del incremento de la productividad 
agrícola en Estados Unidos, que fue trasladado a otras regiones y, posteriormente, 
vinculado con la siembra de variedades mejoradas de granos, el cultivo de una sola 
especie en el año, la inclusión de plaguicidas y fertilizantes, entre otras causas.

La expansión implicó la reducción de la superficie de suelos dedicados a otros 
cultivos y el desplazamiento de la ganadería vacuna y ovina. La ganadería vacuna 
pasó a ocupar tierras en áreas más alejadas y se intensificó la producción tendiente 
a mantener los stocks de carnes vacunas con el uso de espacios de engorde de los 
animales (que tradicionalmente pastoreaban los suelos), a la vez que se redujo, con-
secuentemente, la ganadería ovina. La frontera de la soja se extendió, tras el incre-
mento del precio de los arriendos en la pampa húmeda, a otras provincias del norte, 
caracterizadas por los cultivos tradicionales como el algodón y los porotos, lo que 
provocó desmontes de bosques nativos y deforestación. Esto, que no se frenó con 
la sanción de la Ley de Protección Ambiental de los Bosques Nativos 26331, trajo 
aparejados problemas con las lluvias y la proliferación de insectos como mosquitos.



El proceso de expansión del cultivo requirió el uso de una nueva semilla “soja 
RR” resistente a un herbicida central, el glifosato. Este producto, prohibido en algu-
nos países, generó un gran debate, aunque en la República Argentina se utilizó rá-
pidamente superando en pocos años el 90 % de la oleaginosa cultivada. Se adoptó, 
además, para evitar el crecimiento de otras especies en los suelos. La fumigación 
con glifosato es uno de los aspectos más cuestionados por distintos sectores de la 
sociedad y ha dado lugar a conflictos judicializados en reclamo por la cercanía a las 
áreas urbanas en las provincias de Córdoba, Entre Ríos, Santa Fe, entre otras.

Otra modificación importante fue la introducción de la siembra directa sobre 
los restos orgánicos de las anteriores cosechas sin el desarrollo de las tradicionales 
tareas de labranza, lo que permitió mantener la humedad de los suelos, pero oca-
sionó la proliferación de malezas —las cuales son tratadas con mayores cantidades 
de glifosato—. La conservación de las cosechas se vio potenciada por la creación de 
los silos bolsas, es decir, por grandes extensiones de plásticos ubicadas sobre los 
suelos que permiten resguardar los productos de los desafíos climáticos y esperar, 
en coyunturas adversas, a que los precios mejoren.

Mayormente, la exportación de granos de soja se realiza a granel para la ali-
mentación de animales en los países destino o para su posterior industrialización. 
La principal demanda de granos corresponde a China, mientras que para la harina y 
pellets de soja los demandantes son variados, incluyendo países de la Unión Europea 
y otros emergentes. En 2020, según informa el Ministerio de Agricultura, Ganadería 
y Pesca, se exportaron 6.795.734.240 kilos de soja de los cuales el 80,57 % tuvie-
ron a China como destinataria, 8,46 % a Egipto, 1,14 % a Chile, 1,09 % a Vietnan, 
0,99 % a Taiwan, 0,95 % a Estados Unidos, 0,05 % a Brasil y el resto, en cantidades 
menores, a Arabia Saudita, Argelia, Canadá, Cuba, Francia, Italia, Jordania, Malasia, 
México, Paraguay, Países Bajos, entre otros. En el caso de las harinas, un total de 
23.120.606.304 kilos tuvieron como destino a Vietnam en un 17,69 %, Indonesia 
en 8,59 %, Malasia en 5,66 %, Italia en 5,17 % y España en 4,81 %, entre otros. En el 
caso del aceite de soja, se exportó un total de 5.364.734.296 de litros, cuyo principal 
destino fue India con un 53,81 %, China con 7,74 %, Bangladesh con 7,63 %, Perú 
con 6,85 %, Egipto con 6,26 %, entre otros. Especialmente en el caso de China, los 
granos de soja se utilizan, fundamentalmente, para la alimentación de los cerdos.

El Estado nacional, aun en una coyuntura como la actual, interviene económi-
camente en el mercado de oleaginosa mediante el establecimiento de gravámenes 
denominados retenciones a las exportaciones. Se trata de un mercado clave en el in-
greso de divisas necesarias para afrontar los compromisos externos y con inciden-
cia en la determinación del precio de los alimentos (en un sector ya concentrado). 
La alícuota de derechos de exportación ha derivado en numerosos conflictos con las 
cámaras que representan a los productores y comercializadores.

Cabe aclarar un punto menos advertido en los debates: con la exportación de 
soja no solo se exporta la oleaginosa, sino también miles de litros de agua virtual, 

V
ER

Ó
N

IC
A

 L
. C

Á
C

ER
ES



es decir, agua utilizada de forma directa en la producción, debido al riego. Hay estu-
dios que sostienen que se utilizan 10 m3 de agua para producir entre 5 y 11 kilos de 
soja y, específicamente para la región pampeana, se producen 9 kilos con la misma 
cantidad (Pengue, 2006). Argentina se ubica entre los primeros países exportado-
res de agua virtual, junto con Estados Unidos, Canadá, India, Brasil, entre otros.

Algunas de las consecuencias ambientales y territoriales derivadas de este 
proceso son la falta de rotación de los cultivos y la tendencia creciente al monocul-
tivo dada la rentabilidad asociada. En esto hay una clara pérdida de nutrientes de 
los suelos que no ha sido valorada por el sector. A su vez, se ha vinculado también 
con la pérdida de diversidad debido a la deforestación, transformaciones en el ám-
bito rural, conflictos territoriales, expulsión de población y problemas en la salud 
dada la exposición al glifosato (Giarracca y Teubal, 2010; Gras y Hernández, 2013; 
y Pengue, 2017).

La minería metalífera

Otra actividad impulsada en varias provincias del país en la década del noventa es un 
tipo de minería particular que adquiere relevancia en la coyuntura actual: la minería 
metalífera a gran escala. Esta actividad se extendió tras la reforma de la Constitución 
Nacional, que determinó que los recursos naturales son de dominio de las provin-
cias, los cambios en la Ley de Inversiones Mineras n.o 24196 y la Ley de Inversiones 
Extranjeras n.o 21382, legado de la última dictadura cívico-militar. Entre los cambios 
más importantes se destacan: el derecho de las provincias a establecer el pago de 
regalías por la concesión de establecimientos mineros y la conformación de autori-
dades de aplicación ambiental, la obligación de concesionar los yacimientos, la ga-
rantía de estabilidad fiscal por 30 años a los concesionarios, deducciones especiales 
en el pago del impuesto a las ganancias, beneficios fiscales para la importación de 
bienes e insumos, regalías provinciales que no superan el 3 % sobre el valor a “boca 
de mina” (notoriamente inferior al precio de los concentrados que se exportan). 
Es decir, un conjunto de beneficios que dan cuenta de una reducida presión fiscal 
sobre la actividad. Las alícuotas en carácter de derechos de exportación de metales 
han fluctuado en distintos momentos, generando críticas de organizaciones no gu-
bernamentales vinculadas al ambiente.

La minería en el país involucra un conjunto de actores globales, nacionales 
y provinciales. Se ha visto influida también por el agotamiento progresivo de los 
yacimientos tradicionales de mayor concentración y el consiguiente avance sobre 
aquellos otros de menor calidad, ubicados, por ejemplo, en la Cordillera de los 
Andes (Tolón Estarelles, 2011). Estos yacimientos, donde los metales están dise-
minados, han tenido como protagonistas a las IED, y su recepción en la Repúbli-
ca Argentina contó, previamente, con la modificación del entramado jurídico del 
sector ya señalado.



La explotación de los yacimientos se orientó a la exportación de concentrados 
poco elaborados, que son procesados en el exterior, y tributan mediante declara-
ciones juradas. Cabe destacar que entre los metales, el oro y la plata adquieren im-
portancia como reserva de valor en coyunturas de inestabilidad, y no tanto como 
insumos en procesos productivos.

Se trata de una actividad que utiliza explosivos mediante los cuales se erosiona 
parte de las montañas, se desgranan los restos con maquinarias y se lleva adelante 
un proceso de lixiviación en el que se utilizan solventes, como el cianuro, y grandes 
cantidades de agua para separar los metales transformándolos en una solución lí-
quida, que luego recupera los metales mediante electrólisis.3 De este modo, el pro-
ceso señalado deja pasivos ambientales severos en carácter de residuos en diques 
de cola y piletones, cuya filtraciones generan daños a los suelos y cursos hídricos.

En el país, los yacimientos de la provincia de San Juan se encuentran entre 
los principales en la explotación de oro y plata: Veladero, operado por la empresa 
Barrick Gold Corp.; Casposo, por la empresa Troy Resources Ltd.; y Gualcamayo, 
por Yamana Gold / Minas Argentinas. En la explotación de oro, cobre y molibdeno se 
encuentra la emblemática Alumbrera, el yacimiento más importante de Catamarca, 
cuya concesión corresponde a Yacimientos Mineros de Agua de Dionisio YMAD / 
Xstrata Copper Inc. En plata y cinc se encuentra Mina Pirquitas en Jujuy, explota-
da por Silver Standard Resources. En litio, el yacimiento Fénix (Salar del Hombre 
Muerto), de FMC Lithium; entre otros yacimientos importantes en la actualidad.

Durante los últimos meses, en el país se han producido cambios en diversos 
sectores de la economía y de la sociedad. No obstante, el decreto de necesidad de 
urgencia (DNU) n.o 70/2023 no modificó los beneficios otorgados por la Ley de 
Inversiones para la Actividad Minera y, por el contrario, ha establecido beneficios 
fiscales e incentivos en el Régimen de Incentivo para Grandes Inversiones (RIGI), 
reglamentado por el Decreto n.o 749/2024 para desarrollar inversiones en petróleo 
y gas, minería, siderurgia, etc.

Cabe la reflexión en esta instancia: ¿cómo se reparten las denominadas “exter-
nalidades” ligadas a la actividad minera?

Hidrocarburos no convencionales4

A finales de 2019 el 86 % de la matriz energética del país correspondía a hidro-
carburos (53 % de gas natural y 33 % de petróleo), 4 % hidráulica, 3 % nuclear, 
1 % carbón y 6 % renovable. Estos datos nos muestran la alta dependencia a los 
hidrocarburos, como sucede a nivel mundial, y, a su vez —a diferencia de otros 

3. Es decir, un proceso que separa los elementos de un compuesto haciendo uso de la electricidad. Ver 
https://www.ecured.cu/Electr%C3%B3lisis.

4. Esta sección retoma los aportes realizados en Cáceres (2017).

V
ER

Ó
N

IC
A

 L
. C

Á
C

ER
ES

https://www.ecured.cu/Electr%C3%B3lisis


países como China, Estados Unidos o Alemania—, una baja proporción de depen-
dencia al carbón.

El petróleo crudo, el gas natural y el agua son elementos de la naturaleza no 
renovables de fuerte incidencia para la sostenibilidad de la vida y el desarrollo eco-
nómico. Mientras el gas y el petróleo se encuentran absorbidos en distintas rocas 
porosas o libres en concavidades (menos frecuentes), el agua cubre el 70 % del 
planeta Tierra, aunque solo el 2,5 % de los reservorios contienen agua dulce y, a su 
vez, esta última se encuentra, principalmente, congelada en glaciares; el resto es 
agua salada.

El petróleo, extraído del interior de la tierra, constituye una de las sustancias 
más importantes utilizadas como combustibles para el transporte y para la produc-
ción de bienes (plástico, polietileno, etcétera). Por su parte, el gas también es una 
fuente de energía que, a diferencia del petróleo, produce menores cantidades de 
dióxido de carbono. El petróleo y el gas son fundamentales para la producción de 
alimentos, el transporte, la calefacción de los hogares, las telecomunicaciones, entre 
otras actividades.

La producción de hidrocarburos, como la minería metalífera, utiliza grandes 
cantidades de agua. El agua es un elemento vital demandado para distintos usos 
como el abastecimiento doméstico, agrícola, industrial, minero, petrolero, hi-
droeléctrico, turístico, ecológico, etcétera. Estos usos entran en conflicto en áreas 
semiáridas y con claros desafíos para garantizar su disponibilidad en la población.

Tanto en el país como en la región, el agua se encuentra desigualmente distri-
buida: dos tercios del territorio están conformados por regiones áridas y semiári-
das, y solo un tercio tiene abundantes fuentes de agua, en su mayoría superficiales, 
que representan al 84 % de las disponibilidades hídricas del país. Así, hay áreas 
donde hay ríos, como el Paraná o el Río de la Plata, que brindan servicios ambienta-
les importantes y contribuyen al paisaje y la recreación; pero hay otras con menor 
disponibilidad del recurso, con suelos secos y menor vegetación. También se obser-
van áreas en las que el abastecimiento doméstico e industrial se garantiza mediante 
la construcción de acueductos que trasladan agua de otras regiones y otras que lo 
hacen sobre la base de explotar acuíferos, como el Pampeano y Puelche. Por lo que 
existe un desbalance entre la demanda de agua y su disponibilidad. Un acuífero es-
tratégico, ciertamente, es el guaraní, el cuarto a nivel mundial, que se extiende por 
las cuencas de los ríos Paraná, Uruguay y Paraguay.

Por otro lado, existen en el país 19 cuencas sedimentarias, zonas donde se han 
observado condiciones geológicas que permitieron la formación de hidrocarburos, 
con una superficie aproximada de 1.750.000 km2, a las que se agregan cinco costas 
fuera o en el mar. De estas cuencas, la producción de hidrocarburos se concentra en 
cinco: la cuenca Noroeste (provincias de Salta, Jujuy y Formosa); la Cuyana (norte 
de la provincia de Mendoza); la cuenca Neuquina (sur de la provincia de Mendoza, 
Neuquén, Río negro y La Pampa); la cuenca Golfo de San Jorge (Chubut y el norte de 



Santa Cruz); y la Austral (sur de Santa Cruz y Tierra del Fuego, más territorios per-
tenecientes al Estado Nacional) (Secretaría de Energía, 2019). En 2019, la cuenca 
San Jorge concentraba el 61,22 % de las reservas de petróleo y 11,78 % de gas; la 
cuenca Neuquina, el 31,22 % y el 55,09 %; la Cuyana, el 3,88 % y 0,11 %; la Austral, 
el 2,82 % y 28,99 %; y la cuenca del Noroeste, el 0,84 % y 4,01 %, respectivamente.

La obtención de hidrocarburos incluye tareas de exploración de nuevos yaci-
mientos de petróleo y gas natural con métodos de prospección y de perforación del 
suelo mediante trépanos. Cuando se confirma la existencia del recurso, se estima, 
además, si las reservas encontradas justifican su explotación. Esto es así en el caso 
de los reservorios convencionales que, rodeados de rocas impermeables que ac-
túan como una pared, contienen los hidrocarburos.

En el contexto de disminución de las reservas de hidrocarburos convenciona-
les, como sucedió con la minería metalífera, a nivel mundial comenzaron a explo-
tarse, principalmente en Canadá y Estados Unidos, los yacimientos de petróleo y 
gas denominados no convencionales. En los reservorios no convencionales, los hi-
drocarburos no están contenidos en rocas geológicas, sino que pueden encontrarse 
desparramados en grandes extensiones o áreas geográficas. Estos se extraen con el 
método de fractura o estimulación hidráulica que incluye la fractura de las rocas a 
gran profundidad. Se realizan perforaciones horizontales a lo largo de la ubicación 
de los depósitos y se inyecta agua, arena y otros aditivos.

En los últimos años se estimó que Argentina tiene reservas importantes que 
la ubican entre las principales del mundo. En la cuenca Neuquina se encuentra el 
yacimiento denominado Vaca Muerta, descubierto hace más de 90 años, el cual YPF, 
empresa insignia del sector, en el 2011 anunció que contiene importantes reservas 
de shale de petróleo y gas. Se trata de una formación geológica con extensión de 
30.000 km2 y una parte de ella es operada por YPF.

Vaca Muerta es el reservorio más importante de la provincia de Neuquén. Sin 
duda, una de las mayores preocupaciones que se destaca en la literatura es el im-
pacto de la actividad en el agua, sea por el volumen utilizado o por la posible con-
taminación. Solo para ilustrar, la perforación de un pozo demanda entre 400.000 
y 4.000.000 de litros de agua para sostener la presión hidrostática y eliminar los 
residuos (Gregory et al., 2011).

Aparte de los volúmenes importantes de agua existe el riesgo, según estu-
dios, de contaminación del aire por fugas de sustancias contaminantes contenidas 
en el gas natural liberado o en los gases existentes en el subsuelo; el riesgo de 
propiciar sismicidad inducida y microseísmos; la preocupación de la extensión de 
las explotaciones, lo cual implica una ocupación de amplias zonas del espacio que 
quedan inservibles o pierden su valor ambiental; y de los impactos derivados de la 
propia actividad minera (contaminación acústica, polvos en suspensión, etcétera) 
(Holloway y Rudd, 2013).

V
ER

Ó
N

IC
A

 L
. C

Á
C

ER
ES



Otro de los cuestionamientos refiere al grado de eficiencia en el tratamiento 
de los efluentes por parte del sector industrial, en tanto incluyen agua mezclada 
con solventes, anticongelantes, etcétera, derivados del proceso de extracción de los 
hidrocarburos que son tóxicos para el ambiente y, claro está, para la salud de la 
población. Estos requieren ser extraídos de los pozos y tratados antes de ser depo-
sitados en piletones al aire libre (Taillant et al., 2013).

Además, Lechtenböhmer et al. (2011) destacan, por un lado, el impacto de la 
actividad sobre el paisaje, ya que requiere grandes extensiones destinadas a plata-
formas, a la circulación de camiones y a contenedores de aguas residuales; y por 
otro, las consecuencias de las emisiones de metano sobre el balance de gases del 
efecto invernadero.

La industria del sector y distintos funcionarios relativizan los impactos am-
bientales de la actividad al intentar equipararlos con los de otras actividades; con-
fían en que, en el caso de Argentina, cuando se alcance el autoabastecimiento, la 
explotación consumirá porcentajes reducidos de agua. También otorgan como ga-
rantía los resultados de los informes de impacto ambiental presentados por las em-
presas y por el contralor del Estado. En este contexto, cabe destacar que no existe 
una ley de presupuestos mínimos ambientales para la explotación de los hidrocar-
buros no convencionales en el país. La explotación de hidrocarburos no convencio-
nales se ha incrementado, y la arista ambiental, también social, cultural y territorial, 
ha quedado relegada en el debate y restringida a las presentaciones de estudios de 
impactos ambientales con escasa o nula participación de la población y de univer-
sidades, centros de investigación, entre otros tantos. En junio de 2024, el gobierno 
argentino impulsó la sanción en el Congreso de la Ley de Bases y Punto de Partida 
para la Libertad de los Argentinos n.o 27742, la cual modificó la Ley de Hidrocarbu-
ros 17319 y que apela a ampliar su exportación y “maximizar la renta obtenida de la 
explotación de los recursos y satisfacer las necesidades de hidrocarburos del país” 
(Ley 27742, Artículo 102).

A modo de cierre

La reflexión sobre la crisis socioecológica implica considerar críticamente los pa-
trones de producción y consumo predominantes, a todas luces, insostenibles, así 
como los instrumentos de gestión ambiental preventivos y correctivos del daño. La 
crisis se evidencia en el cambio climático, en la deforestación con la consiguiente 
pérdida de biodiversidad, en la propagación y mutación de virus, y en el hambre 
que padecen millones de habitantes en el planeta, al mismo tiempo que se derro-
chan toneladas de alimentos. Todo esto se combina con el incremento de las bre-
chas de desigualdad.



En ese contexto, el debate en torno a la cuestión ambiental es insoslayable, espe-
cialmente en la coyuntura actual del país. El tema no está libre de controversias, im-
plica una mirada que salga de la coyuntura y pueda considerar las siguientes décadas.

En el país hay quienes consideran que debe profundizarse la explotación de 
las ventajas comparativas, para así sostener y ampliar la explotación de la naturale-
za, intensificando, por ejemplo, la producción de los agronegocios, la extracción de 
los minerales e hidrocarburos, incluso por parte de capitales extranjeros. Para otras 
perspectivas, en cambio, el país debe avanzar en la generación de valor agregado, 
incorporar conocimiento y técnica, y promover sectores claves que revitalizan 
áreas industriales (Ferrer, 2014), lo que no significa, necesariamente, abandonar 
los agronegocios ni la explotación de hidrocarburos.

Por último, vale señalar que las actividades extractivas en la región, mediante 
inversiones extranjeras directas, en carácter de enclaves, han acrecentado el inter-
cambio ecológicamente desigual y la deuda ecológica. La deuda ecológica es aquella 
deuda acumulada por los países más industrializados hacia el resto de las naciones 
y esto se ha dado, precisamente, por la explotación, la expoliación de la naturaleza, 
su comercialización de forma subvaluada dejando grandes pasivos ambientales.

Bibliografía

CÁCERES, Verónica et al. (2024), Neoliberalismo e institucionalidad ambiental en Ar-
gentina en perspectiva histórica: reflexiones sobre los impactos ambientales de la 
radicalización política en vigencia, Derecho y Ciencias Sociales, pp. 242-272.

CÁCERES, Verónica (2017), “La problemática de la regulación de los hidrocarburos y el 
agua en Argentina”, Revista de la Facultad de Derecho y Ciencias Políticas, 147(126), 
pp. 75-109.

— (2023), “Economía política, ambiente y derechos humanos”, Cáceres, Verónica (ed.), 
Economía política: aportes para la enseñanza, Buenos Aires, Editorial UNGS.

CAPALDO, Griselda (2018), “Indicadores de (in)eficacia del derecho ambiental. Una mi-
rada exploratoria sobre la gestión legislativa en la Argentina”, Revista Vía Iuris, (24), 
pp. 111-132.

CONSTITUCIÓN DE LA NACIÓN ARGENTINA (2023), Buenos Aires, Biblioteca del Con-
greso de la Nación, pp. 18-19. https://bcn.gob.ar/uploads/ConstitucionArg2023.pdf.

FERRER, Aldo (2014), Tecnología y política económica en América Latina. Administra-
ción y economía, Universidad Nacional de Quilmes, Buenos Aires.

FERRO, Mariano (2016), “Participación ciudadana y judicialización del conflicto por el 
saneamiento y recomposición ambiental de la Cuenta Matanza-Riachuelo”, Revista 
Electrónica Instituto de Investigaciones Jurídicas y Sociales A. L. Gioja, 1(16), pp. 27-46.

V
ER

Ó
N

IC
A

 L
. C

Á
C

ER
ES



GIARRACA, Norma y Teubal, Miguel (2010), “Disputas por los territorios y recursos na-
turales: el modelo extractivo”, ALASRU (5), pp.113-133.

GRAS, Carla y Hernández, Valeria (Coords.) (2013), El agro como negocio. Producción, 
sociedad y territorios en la globalización, Buenos Aires, Biblios.

GREGORY, Kelvin et al. (2011), “Water Management Challenges Associated with the Pro-
duction of Shale Gas by Hydraulic Fracturing”, Elements, 7(3), pp. 181-186.

HOLLOWAY, Michael y Rudd, Oliver (2013), Fracking: The Operations and Environmental 
Consequences of Hydraulic Fracturing, Beverly, Wiley Scrivener Publishing.

LECHTENBÖHMER, Stefan et al. (2011), Repercusiones de la extracción de gas y petróleo 
de esquisto en el medio ambiente y la salud humana, Informe, Comisión de Medio 
Ambiente, Salud Pública y Seguridad Alimentaria, Parlamento Europeo.

LEFF, E. (2009), Pensamiento ambiental latinoamericano: patrimonio de un saber para la 
sustentabilidad, ISEE Publicación ocasional, 6, 1-15.

PENGUE, Walter (2006), “‘Agua virtual’, agronegocio sojero y cuestiones económico am-
bientales futuras” en Fronteras, 5, pp. 14-25.

PENGUE, Walter (2009), Fundamentos de economía ecológica, Buenos Aires, Kaicron.

PENGUE, Walter (2017), Cultivos Transgénicos ¿hacia dónde fuimos? Veinte años des-
pués: la soja argentina 1996-2016, Buenos Aires - Santiago de Chile, Fundación Hein-
rich Böll / GEPAMA.

RESOLUCIÓN 167 DE 1996 [Secretaría de Agricultura, Ganadería, Pesca y Alimentos], 
Art. 1, 25 de marzo de 1996.

SECRETARÍA DE ENERGÍA (2019), Informe estadístico, Dirección de Información Ener-
gética Subsecretaría de Planeamiento Energético.

TAILLANT, Jorge et al. (2013), Fracking Argentina: Informe técnico y legal sobre la frac-
turación hidráulica en Argentina, Córdoba, Centro de Derechos Humanos y Ambiente 
/ ECOJURE.

TOLÓN ESTARELLES, Gaspar (2011), Situación actual de la minería en la Argentina, Se-
rie Aportes N.o 13, Buenos Aires, AEDA / Fundación Friedrich Ebert.

VIDAL, E. (2022), “El medio ambiente y los seres humanos” en Vidal, E., y Regaldo, L. 
(2022), Gestión Ambiental. Introducción a sus instrumentos y fundamentos (1.a edición), 
Santa Fe, Ediciones UNL.



Residente
“Apocalíptico”

2017



Cuando el clima pierda el control
Y se le queme la piel al sol
Cuando la arena quede sola
Y el océano se ahogue con sus propias olas
Cuando se sacuda el suelo
Y las nubes se caigan del cielo
Y los árboles estén de rodillas con los troncos 
flacos enseñando las costillas



ALCIRA BEATRIZ BONILLA

Doctora en Filosofía y Letras, Universidad Complutense de Madrid (1985), y 
licenciada en Filosofía con estudios posdoctorales en Ética. Investigadora prin-
cipal del CONICET y directora de proyectos de investigación PIP-CONICET y 
UBACYT. Directora de la Sección de Ética, Antropología Filosófica y Filosofía 
Intercultural en el Instituto de Filosofía Dr. Alejandro Korn. Profesora titular con-
sulta del Departamento de Filosofía (FFyL UBA), también fue profesora de se-
minarios de maestría y doctorado en distintas universidades. Cofundadora de la 
Escuela Internacional de Filosofía Intercultural (EIFI). Ha recibido varios premios 
por su producción científica, entre ellos, el 3.er Premio Nacional de Filosofía y 
Psicología, Secretaría de Cultura de la Nación (1992), por el libro Mundo de la 
vida: mundo de la historia (1987).

SOBRE LA AUTORA



La vida como principio 
ético-político y los 
derechos ecoculturales 
como derechos de las 
comunidades de vida

Ricardo Juan Gómez (1935-2024), in memoriam1

Propósito del artículo

Esta colaboración está escrita desde un locus enuntiationis poco habitual en los 
estudios filosóficos de nuestros países periféricos y también poco transitado en 
los trabajos sobre ambiente y ecología, aun los realizados desde perspectivas crí-
ticas, como los que provienen de la ecología política. Mi palabra —que no es mía, 
pretende expresar coros de voces humanas y de vivientes no humanos demasiado 
poco escuchados— puede caracterizarse como el intento de una “eco(filo)sofía 
intercultural nuestroamericana liberacionista”. 
Explico: 
1) con el prefijo “eco” se indica un posicionamiento relacional, más allá de la antíte-
sis moderna “naturaleza vs. cultura”; 
2) la puesta entre paréntesis del primer componente del término “filosofía” supone 
la incorporación a una reflexión intercultural de saberes provenientes de sectores 
no académicos, sean populares o de grupos originarios; 

1. El trabajo se escribe en homenaje al filósofo argentino, exiliado en los Estados Unidos, Ricardo J. 
Gómez, que dejó un legado denso, crítico del neoliberalismo y de la pretendida neutralidad de las cien-
cias y de las tecnologías, comprometido con la liberación de los pueblos y de las personas, y abierto 
a una utopía “ecosófica” como afirmación de la vida como principio (Bonilla, 2022b, pp. 247-272).



3) el texto se escribe desde el espacio-tiempo de los territorios latinoamericanos y 
caribeños, sin claudicar la pretensión de una universalidad “de horizonte”2 (Bonilla, 
2008, pp. 373-374); 
4) contando con el anhelo y las memorias de liberación, libertad y justicia social 
de nuestros pueblos.

Del vasto arco temático que ofrece el pensamiento ambiental y ecológico, para 
esta colaboración se ha preferido en primer término tratar sobre un aspecto básico, 
el de la vida como principio ético-político y, en segundo lugar, el asunto más deli-
mitado de los derechos ecoculturales como derechos de las comunidades de vida. 

La autora de este texto ha publicado algunos artículos sobre estas y otras 
cuestiones ambientales y ecológicas (que servirán de base al presente) y ha dictado 
clases de Ética ambiental, el estudio de obras recientes de Enrique Dussel (1934-
2023) —pensador emblemático de la Filosofía de la Liberación— a las que se su-
man el último libro publicado por Ricardo J. Gómez, textos de Franz Hinkelammert 
(1931-2023) y de Raúl Fornet-Betancourt, y varios trabajos de índole liberacionista 
e intercultural de colegas nuestroamericanos. 

Esta elección obedece también al propósito de aventar acusaciones que se 
realizan con ligereza —cuando no con mala intención—, contra el interés teórico 
y político por estos asuntos, desde posiciones autodenominadas “progresistas” o, 
por el contrario, desde otras neoconservadoras o francamente anarcocapitalistas. 
Las primeras suelen defender como base de toda posible democracia el paradig-
ma moderno que distingue tajantemente entre cultura (=ser humano) y naturaleza 
(=seres no humanos), aunque tal paradigma ya puso en evidencia sus limitaciones 
(Santos, 2009, pp. 17-59 y 221-223), y evocan como argumento de autoridad prefe-
rente el espantajo de las leyes del nazismo, en particular la Reichsnaturschutzgesetz 
(“Ley de protección de la naturaleza”) de 1935, del mismo año que las leyes raciales 
de Nuremberg, como para lanzar una sospecha de antihumanismo o desprecio por 
los seres humanos (Ferry, 1994, pp. 109-187). Estas acusaciones y tergiversaciones 
quedan refutadas cuando se recurre a otros ejemplos que ponen el acento en el 
vínculo o relacionamiento profundo entre todos los seres vivos —incluidos los hu-
manos— y la Tierra, tales como las intervenciones papales en defensa del ambiente 
y de una espiritualidad impregnada de respeto por la vida en todas sus manifesta-
ciones, sobre todo en la carta-encíclica Laudato Si’ (2015a), en la gran realización 
del Sínodo de la Amazonia (2019), en el documento Querida Amazonia (2020a) y 

2. Además de retomar el sentido “regulador” del concepto de “universalidad de ideas” propuesto por 
Étienne Balibar (2005, pp. 173-174), por universalidad “de horizonte” la autora entiende una universa-
lidad situada (Casalla, 2022, p. 85) y abierta, no regida por el lógos occidental (antropo-, andro- etno- y 
logocéntrico), negador de la vida, los cuerpos y las diferencias; universalidad no meramente teórica, 
configurada y reconfigurada sin cesar por la crítica de las ideologías hegemonizantes, el pluralismo 
dialógico intercultural y las prácticas de reconocimiento y “convivialidad” (Fornet-Betancourt, 2013, 
pp. 27-35).

A
LC

IR
A

 B
EA

TR
IZ

 B
O

N
IL

LA



en varias conferencias pronunciadas ante foros mundiales (2015b; 2020b; 2023). 
También cabe revisar numerosas publicaciones bastante recientes cuyo carácter 
democrático e inclusivo es innegable, entre otras La pachamama y el humano de E. 
Zaffaroni (2012). 

En cuanto al segundo grupo mencionado, al enarbolar el derecho de propie-
dad individual como primer derecho, obviamente abominan de la relación y solida-
ridad interespecíficas y no entienden otro vínculo con los demás seres —incluidos 
los humanos— que no sea el de la apropiación y la ganancia (Rothbard, 1995, pp. 
166-175).

La vida como principio ético-político

La “coronacrisis” provocada por la aparición súbita, sui generis y mundial de la epi-
demia de COVID-19 si bien constituyó, como se ha constatado, la resultante de crisis 
estructurales de larga data a las que exacerbó (la ecológica y ambiental, el expolio 
de los bienes comunes, la profundización de las desigualdades y del hambre, la cri-
sis migratoria, el desamparo de las comunidades indígenas y de otras minorías), 
también desencadenó la aceleración de procesos de desintegración identitaria y 
social debida al contexto de encierro; o sea, una especie de epidemia de falta de 
sentido expresada en el aumento de las tasas de suicidio, depresión y consumo de 
alcohol y estupefacientes. En razón de esto, para el filósofo Jean-Luc Nancy la pan-
demia revelaba algo peor y la consideraba: “síntoma de una enfermedad más grave, 
que alcanza a la humanidad en su respiración esencial, en su capacidad de hablar y 
de pensar más allá de la información y del cálculo” (2020, p.10). Estando en juego la 
supervivencia de la especie y el desiderátum por el tipo de humanidad futura, desde 
los primeros meses de terror y cuarentena, la producción intelectual que se generó 
sobre la pandemia y sus consecuencias (desesperada, escéptica u optimista) fue 
enorme y dispar. Detenerse a pensar en la pandemia de modo adecuado, ya no más 
desde categorías tradicionales sedimentadas pero tampoco obedeciendo a un im-
perativo banal de originalidad, sino, como solicitaba el filósofo cubano-alemán Raúl 
Fornet-Betancourt (2020), con el cuerpo, la sensibilidad y el corazón, dejándonos 
afectar por lo que sucedía, se mostró entonces como un camino necesario (Bonilla, 
2022a, pp. 53-62).

Desde la positividad de su inclaudicable esperanza, Enrique Dussel fue quizá 
el filósofo nuestroamericano que mejor interpretó este desafío y de manera sencilla 
ubicó los términos reales del problema. En este contexto, el filósofo escribió “Cuando 
la naturaleza jaquea la orgullosa Modernidad” en el periódico La Jornada de México. 
El artículo, reproducido también en otros medios, comienza con el desenmascara-
miento de las consecuencias de la idea moderna sobre la naturaleza como “una cosa 
observable o explotable, casi infinita por sus recursos, y como objeto manejable 



por un demiurgo humano constituido como un sujeto sin límites de conocimiento 
o manipulación de ese objeto” (Dussel, 2020). Si bien en ninguno de sus escritos 
Dussel desestimó los valores positivos de la emancipación racional moderna, a su 
entender, cuando se desprecia el valor cualitativo de la Naturaleza, “su nota consti-
tutiva suprema: el ser una cosa viva”, tales valores se corrompen y niegan (2020b, 
p. 88). Por eso presentaba la pandemia de COVID-19 como instrumento de la Madre 
Naturaleza para interpelar tal versión moderna y revelar su agotamiento: “Se trata 
entonces de interpretar la presente epidemia como si fuera un bumerán que la Mo-
dernidad lanzó contra la Naturaleza (ya que es el efecto no intencional de mutacio-
nes de gérmenes patógenos que la misma ciencia médica e industrial farmacológica 
ha originado), y que regresa contra ella en la forma de un virus de los laboratorios 
o de la tecnología terapéutica” (2020b, p. 89). Ello permitía a Dussel sostener con 
moderado utopismo el posible advenimiento de la “transmodernidad”3, “una nueva 
Edad de Mundo” que reclama sabiduría suficiente para reflexionar sobre los errores 
de la Modernidad, sobre todo “de la experiencia de la necrocultura de los últimos 
cinco siglos”, para concluir en una contundente afirmación de la vida “por sobre el 
capital, por sobre el colonialismo, por sobre el patriarcalismo y por sobre muchas 
otras limitaciones que destruyen las condiciones universales de la reproducción de 
esa Vida en la Tierra” (Dussel, 2020b, p. 90). 

Este texto no resulta meramente “de circunstancia” en la producción dusse-
liana, sino que ha sido uno de los mayores defensores de lo que se denomina “el 
principio vida”4 (principio de producción, reproducción y desarrollo de la vida hu-
mana), junto con su amigo y colega, Franz Hinkelammert (2017; 2022). Si bien la 
filosofía dusseliana dista mucho de ser una “ecofilosofía”, el filósofo planteó la enor-
me variedad de temas filosóficos a los que abocó su trabajo desde el fundamento y 
principio de la vida, sobre todo con mayor insistencia en los textos de los últimos 
años, en particular en su mayor contribución a la filosofía ecológica o ambiental: 
“Algunos principios para una ética material de liberación. (Relaciones entre la vida 
en la tierra y la humanidad)” de 2003, desarrollo de ideas ya contenidas en la Ética 
de la liberación en la edad de la globalización y de la exclusión de 1998, tal como la 
autora de este trabajo defendió recientemente (Bonilla, 2024). 

Ya en las “Palabras preliminares” de este último Dussel señalaba taxativamen-
te que la vida es irrebasable. Partiendo de la definición de la vida humana como 
“el modo de realidad de cada ser humano en concreto” y presentándola como la 
condición absoluta de la ética y exigencia de toda liberación (Dussel, 1998, p. 11), 
cada capítulo comienza con la expresión “Esta es una ética de la vida”. Así la vida 

3. Categoría incorporada a la sistemática dusseliana en la última década del siglo pasado. 

4. Expresión debida al filósofo alemán Hans Jonas (1903-1993), quien la emplea ya en la década de 
1950 y se divulga a partir de la edición en inglés de su conocida obra de filosofía biológica en 1966, 
luego traducida al alemán en 1972 (Jonas, 2000, p. 11). 

A
LC

IR
A

 B
EA

TR
IZ

 B
O

N
IL

LA



humana resulta el contenido de la ética y el motivo principal del principio universal 
de toda ética crítica: “el principio de la obligación de producir, reproducir y desa-
rrollar la vida humana concreta de cada sujeto ético en comunidad” (Dussel, 1998, 
p. 91). Más adelante aclara que este principio permite que la ética “cumpla con la 
exigencia urgente de la sobrevivencia de un ser humano autoconsciente, cultural, 
autorresponsable” (p. 140), que habrá de hacerse cargo de la crisis ecológica corri-
giendo los efectos del capitalismo devastador. Tal cometido resulta consistente con 
la misma fundamentación de la ética de la liberación, fundamentación negativa o ad 
absurdum (por la imposibilidad de su contrario) que comienza desde la negación 
misma de la vida, constituyéndose como una ética desde “la vida dañada” (desde 
las “víctimas” y la “exterioridad” de su “exclusión”). En esta referencia a las vícti-
mas y a la “vida dañada” se incluye la “contaminación ecológica del planeta Tierra”. 
Tanto la ética, como la política y la económica de la liberación estarían incompletas 
si no tomaran en cuenta lo que Enrique Téllez Fabiani y Jorge Zúñiga denominan 
“el acontecimiento ecológico”, justificando la política “como servicio a todos los vi-
vientes, pero haciendo énfasis en los más vulnerables (críticamente) para que no 
desaparezcan de la faz de la Tierra” (Dussel, 2022a, p. 239). 

En consonancia con estos textos, en el artículo de 2003 antes citado se ofrece 
una definición de la “ética ecológica”: “La ética ecológica trata la condición de posi-
bilidad absoluta de los vivientes, que se juega por último en el respeto universal a 
la supervivencia de todos los seres humanos, en especial de los más afectados y ex-
cluidos: de los pobres del presente y de las generaciones futuras, que heredarán, de 
no adquirirse una conciencia pronta y global, una tierra muerta” (Dussel, 2003, p. 
29). Por eso hay un rechazo de las “morales formales consensuales” en boga, here-
deras del kantismo, que impiden fundamentar la ecología desde una ética material 
de la vida. Dussel pretende recuperar “la verdad” de una ética material que detecte 
como problemas éticos la destrucción ecológica y la pobreza, la infelicidad o la in-
justicia, por su contrastación con el motivo racional universal de la reproducción 
y crecimiento de la vida humana y de la vida en la Tierra realizado en el horizonte 
de una “vida buena” en la comunidad cultural de pertenencia (2003, p. 33). A su 
entender, el procedimiento adecuado consiste en subsumir la ética material de la 
vida y la moral formal (“la mediación de la consensualidad formal comunitaria”) 
en “un proceso crítico de liberación” (p. 30). Esta argumentación concluye con una 
indicación metodológica valiosa: 

Para una ética ecológica sostenible, el principio moral formal (la discusión democrática 
consensual) “aplica” el caso concreto (máxima particular a obrar) en el contexto (la “to-
talidad” social e histórica) desde el principio ético material de la supervivencia. (p. 35)

Colega y amigo de Dussel, igualmente víctima de la dictadura cívico militar y exi-
liado en los Estados Unidos, Ricardo J. Gómez, se opuso a la idea del fin de la histo-
ria, defendida por el neoliberalismo, y sostuvo esperanzadamente en sus últimos 



trabajos que en América Latina “estamos moviendo su rueda nuevamente” (2020, 
p. 173). En sus conferencias, clases y escritos más recientes propuso que el des-
pliegue de esta agencia se realice bajo la forma de una “ecosofía liberadora radical”, 
cuya fundamentación teórica asienta en años de crítica epistemológica del modelo 
neoliberal, en una idea pluralista de las ciencias y en la impronta liberadora; por 
ello, esta ecosofía necesariamente “tiene a la filosofía política como parte de ella 
y a la ética como su centro” (2021, p. 189). Definida como “filosofía consistente y 
funcional a una defensa sustentable del medio ambiente en todos sus aspectos y 
dimensiones” (p. 185), la “ecosofía liberadora radical” se inscribe en y es parte im-
prescindible de una filosofía liberadora auténticamente nuestroamericana (p. 190). 
Siguiendo a Enrique Dussel, señala que el principio material de esta ética ecosófica 
se convierte en el núcleo ético del principio material crítico político: “Debemos en 
todo actuar de tal manera que la vida del planeta Tierra pueda ser una vida perpe-
tua” (Dussel, 2006, p. 104, apud Gómez, 2021, p. 191), que debe complementarse 
con la vigencia de un principio económico normativo que imponga la necesidad de 
alternativas plurales al paradigma económico reinante para que sea posible efecti-
vizar el principio material crítico político.

Los aspectos esenciales de tal “ecosofía liberadora radical” se condensan en 
ocho principios-normas que pueden sintetizarse del modo siguiente: 1) rechazo a 
la dicotomía seres humanos/naturaleza “en favor de una imagen relacional totali-
zadora” (Gómez, 2021, p. 187); 2) igualitarismo biosférico, entendido como igual 
respeto por todas las formas de vida; 3) defensa de la diversidad, en tanto mejora la 
capacidad de supervivencia de nuevas formas de vida y de la simbiosis como habi-
lidad para coexistir; 4) defensa del anticlasismo; 5) eliminación de la polución y de 
la destrucción de recursos; 6) rechazo del dilema “crecer o morir” como dinámica 
del desarrollo económico y creación de economías alternativas; 7) aceptación del 
principio de complejidad en economía, para estatuir la subordinación de las eco-
nomías complejas a criterios ético-ecológicos y defender la variedad integrada de 
modos de vida agrícola, industrial, especializado o no especializado, intelectual y 
manual; 8) aceptación del principio de autonomía, que enfatiza la autonomía local 
y la descentralización. 

Al igual que la filosofía de Dussel, la de Gómez procede de un pensamiento 
situado (América Latina) con vocación universal; en consecuencia, enarboló su con-
vocatoria ecosófica ético-política liberadora como propuesta utópica de futuro de 
liberación integral realizable para América Latina, en primer término, y con exten-
sión planetaria: 

La ecosofía es la filosofía para ese lugar utópico; para el lugar de lo que es nuevo en el 
futuro, requerido por lo que es el presente, al cual queremos superar como condición 
de nuestra propia supervivencia humana. (2021, p. 192)

A
LC

IR
A

 B
EA

TR
IZ

 B
O

N
IL

LA



En sintonía con los pensadores tratados, aunque desde el más amplio locus enuntia-
tionis de una “eco(filo)sofía intercultural nuestroamericana liberadora”, vale decir, 
desde un paradigma relacional que se viene gestando en múltiples instancias teóri-
cas y en las prácticas del buen vivir de nuestros pueblos, para finalizar este acápite 
se indican algunos tópicos básicos de este nuevo modo de entender una ética y una 
política fundadas en la vida como principio: 

1. Privilegiar prácticas de un “sentipensar”5 atento a los saberes populares 
y a las razones del corazón y del hambre, contra el predominio de ciencias y 
teorías dominadas por la razón monológica instrumental occidental (antro-
po-, andro-, etno- y logocéntrica), aunque sin llegar al rechazo completo de las 
mismas, “fagocitándolas”6 cuando resulten de utilidad. 

2.	 Revalorizar las ontologías relacionales de los pueblos originarios y sus po-
sibles aportes a una más rica comprensión de la vida y de la diversidad de sus 
manifestaciones (Albert y Kopenawa, 2023), relativizando la ontología natura-
lista que prevalece en Occidente y sus periferias (Descola, 2012). 

3.	 Recuperar las memorias de Humanidad de los pueblos, presentes en sus 
tradiciones culturales, en la convicción de que estas “representan caminos re-
corridos que no podemos obviar si queremos tener acceso a la vida esperanza-
da acumulada de la humanidad y aprender de ella” (Fornet-Betancourt, 2014, 
p. 45), y sacar del olvido o del ostracismo sus saberes y lenguajes (incluidos 
sus saberes simbólicos y rituales, así como sus saberes “del hacer”), para res-
tañar los efectos alienantes de la imposición de epistemologías sesgadas y del 
epistemicidio.

4.	 Sostener la primacía de una ética hetorónoma de nuevo cuño, sea en la 
línea dusseliana de la Filosofía de la Liberación (Dussel, 1998), en la de una 
“filosofía del concernimiento” intercultural y del “reconocimiento crítico” 
(Fornet-Betancourt, 2002, 2011), o en la de una lectura en clave intercultu-
ral de la ética de la responsabilidad levinasiana (Rabinovich, 2017, pp. 7-14) 
contra éticas de la autonomía o utilitaristas que en varias de sus versiones 
contemporáneas redundan en posiciones autocentradas, egoístas y racistas. 

5. El término “sentipensar”, de amplia aceptación actual en América Latina, fue empleado por primera 
vez de modo académico por el pensador, sociólogo, escritor y músico colombiano Osvaldo Fals Borda 
(1925-2008), quien lo recibió de pescadores caribeños de San Martín de la Loba que le comunicaron 
las prácticas de “pensar con el corazón y sentir con la cabeza”, tal como lo señala Víctor M. Moncayo en 
su presentación de la Antología del autor (2009, p. 9).

6. Término tomado de Rodolfo Kusch para indicar el modo de apropiación positiva del pensamiento 
euronoramericano.



5.	 Investigar y promocionar modelos alternativos de economías sostenibles 
consistentes con el “buen vivir” de los grupos humanos y de los vivientes no 
humanos, para atenuar los efectos del neoliberalismo exterminador de bienes 
comunes y de poblaciones enteras en beneficio exclusivo de capitales mono-
pólicos, pero también de formas del desarrollismo que postergan el cuidado 
de los seres humanos y de los vivientes en aras de un pretendido “saneamien-
to” de las economías “en desarrollo” y de su crecimiento posterior (nunca 
alcanzable).

6.	 Promover culturas de convivialidad vinculantes de los seres humanos en 
sus prácticas de circulación (incluidas migraciones internas y externas), tra-
bajo, producción y empleo de los bienes, siguiendo el ejemplo de las culturas 
comunitarias anteriores y actuales, como antídoto contra las formas estanda-
rizadas de relacionamiento, promovidas activamente por las agencias de me-
dios y propaganda del capitalismo globalizante que conducen al solipsismo y a 
la fragmentación de los lazos familiares, comunitarios, sociales y políticos, así 
como a la separación de los demás seres vivientes.

7.	 Bregar por una universalidad “de horizonte”, en continua expansión de-
bido a las constantes aspiraciones de verdad y de universalidad de los pue-
blos (Bonilla, 2008, pp. 373-374), que incluye, como parte sustantiva suya, 
la construcción de una universalidad dialógica y práctica, concebida “como 
un método para fundar una convivencia solidaria bajo las condiciones de una 
humanidad plural” (Fornet-Betancourt, 2013, p. 34). 

8.	 Investigar las bases y alcances de una noción de justicia anamnética  
—rememorante de las injusticias (Mate, 2011)—, contextual, intercultural y 
ecocentrada que reconoce los derechos humanos y, en especial, los derechos 
culturales y los de todos los seres vivos como “derechos del otro” (víctima, 
olvidado, expoliado, etc.) y, en razón de ello, universalmente obligantes, vale 
decir, integrando un sistema de justicia (Fornet-Betancourt, 2014, pp. 47-60) 
intercultural y contextual, no solo válido para los seres humanos, sino también 
para todos los seres vivos (Salas, 2015, pp. 34-35; Médici, 2020). 

9.	 Al pronunciarse contra todo antropocentrismo, esta ecosofía únicamente 
reconoce como diferencia característica de los seres humanos respecto del 
resto de los vivientes la posibilidad de un desarrollo tal del conocimiento, 
de la sensibilidad y de la voluntad, que los habilita para asumirse como res-
ponsables por la vida y el buen vivir de todos los vivientes y la protección 

A
LC

IR
A

 B
EA

TR
IZ

 B
O

N
IL

LA



del ambiente y de los bienes comunes7. Con esto, no solo se propicia el re-
conocimiento legal como derechos intrínsecos e intangibles de los derechos 
de los seres vivos no humanos y los derechos de la naturaleza en los niveles 
estatales nacionales y en los internacionales, sino que se busca una efectiva 
deconstrucción de la dicotomía humanidad (cultura)/naturaleza (Leff, 2001; 
Médici, 2020).

10. Por último, abogar por el reconocimiento de los derechos “ecoculturales” 
como derechos inalienables propios no de individuos vivientes aislados, sino 
de las denominadas “identidades ecoculturales” o, mejor, “comunidades de 
vida”8. 

Los derechos ecoculturales como derechos de las 
comunidades de vida9

Si bien puede inferirse de las páginas anteriores que la concepción subyacente de 
los denominados derechos humanos no se atiene al “gran relato” de los Derechos 
Humanos, de raíz individualista, liberal, ilustrada, monocultural, e inspiración euro-
noramericana10, tal como se encuentra en los documentos fundacionales del siglo 
XX, la revisión y deconstrucción de este relato, como se expone brevemente a conti-
nuación, se basa en la idea de los derechos humanos como “derechos del otro”. Lejos 
de pretender una desvalorización, descalificación histórica o su abandono, se trata 
de desmitificar este relato como el único emancipador posible y de abrir un espacio 
para un discurso alternativo amplio, intercultural y liberador (Bonilla, 2015;2021). 

En consonancia con el relato aludido se reconoce indudablemente que tales 
derechos se originan subjetivamente en la conciencia de la dignidad humana (la 
de las personas), a la que debe añadirse la de la dignidad de los pueblos y su resis-
tencia a la opresión subsecuente al sentimiento de vulneración de tal dignidad y 
de imposibilidad de llevar una vida que merezca el rótulo de tal bajo el imperio de 
condiciones de opresión. Este modo de concebir la dignidad humana permite es-

7. Sin adjudicar esta posición a H. Jonas, se pueden asumir sus definiciones, que sirvieron como base 
para institucionalizar los derechos de las generaciones futuras cuando señala que la responsabilidad 
es “el deber del poder”; o, más ampliamente: “responsabilidad es el cuidado, reconocido como deber, 
por otro ser, cuidado que, dada la amenaza de su vulnerabilidad, se convierte en preocupación” (1984, 
p. 357).

8. Esta enumeración está tomada de un trabajo anterior de la autora (Bonilla, 2023a, pp. 250-255).

9. El acápite reproduce algunos conceptos y pasajes de publicaciones recientes de la autora (Bonilla, 
2023a y b).

10. Se emplea el neologismo “euronoramericana”, en lugar de “euronorteamericana” para incluir a im-
portantes intelectuales canadienses que han tratado estas temáticas.



tudiar los contextos coloniales y poscoloniales, visibilizando las formas culturales 
específicas en las que dicha dignidad se expresa, incluidas las de la resistencia a la 
opresión. Esta puede ser considerada doblemente: como movimiento por reclamo 
de derechos y también como movimiento por conquista de derechos.

De aquí se desprenden dos corolarios: 1) se reconoce que todas las culturas de 
la humanidad son portadoras de diversas representaciones de la dignidad huma-
na y de los derechos humanos, puesto que estos son expresión de las necesidades 
y luchas por el reconocimiento de tal dignidad (Siegestleitner y Knoepffler, 2005, 
pp. 9-16); 2) como principio de una crítica histórica y constructiva, se plantea que 
las declaraciones y documentos que enuncian derechos humanos o fundamentales 
tienen carácter histórico y están atravesados por los intereses y las ideologías de 
quienes los proclamaron en un contexto particular (Ellacuría, 2010). Con ello se 
está abriendo la posibilidad de debatir sobre su “justa” universalidad y una tarea 
crítica del “desencubrimiento” intercultural de las versiones occidentales vigentes, 
para lograr reformulaciones abiertas e inclusivas. 

Tanto en la línea de una filosofía intercultural del “concernimiento” con 
aquello que afecta la vida y los derechos de todos los seres humanos y vivientes 
(Fornet-Betancourt, 2002, pp. 15-26) y del “reconocimiento crítico” de la colo-
nialidad (Fornet-Betancourt, 2011, pp. 19-21), como en la de una ética heterónoma 
que lee los textos de Emmanuel Levinas en clave intercultural (Rabinovich, 2004, 
pp. 123-137 y 2017, pp. 7-17), los derechos humanos, en especial los derechos cul-
turales, pero igualmente los derechos de todos los seres vivos, pueden considerarse 
como “derechos del otro” (un “otro” víctima, olvidado, dominado, expoliado, asesi-
nado) universalmente obligantes. En efecto, la consideración de la vida, no como 
derecho, sino como principio, tal como fue considerada en el acápite anterior, es la 
fuente objetiva “obligante” de los derechos humanos, de los derechos de los seres 
vivos y de los derechos de la naturaleza. En consecuencia, sin hacer referencia a los 
debates y a la enorme bibliografía sobre el tema, parto del postulado de la correla-
ción entre necesidades y derechos; vale decir que a toda necesidad vinculada con 
la vida y la dignidad de los seres humanos y demás vivientes, le corresponde un 
derecho que la ampare en su realización efectiva.

 Desde este marco teórico, y tomando en cuenta el borramiento de las fron-
teras entre la cultura y la naturaleza que posibilita la comprensión de otras onto-
logías, el concepto de “derechos ecoculturales” parece adecuado para caracterizar 
los derechos pertinentes a ciertos grupos, en general comunidades pequeñas, que 
tienen la particularidad de estar constituidas por seres humanos (no necesaria-
mente y en todos los casos pertenecientes a pueblos originarios) y no humanos, 
que realizan en ellas actividades sustentables —no dañinas para el entorno— me-
diante la generación de sinergias positivas entre ellos y el medio, creando entor-
nos ecoculturales pluriformes de gran riqueza. Obviamente, estos modos de vida y 
trabajo se contraponen a las formas de explotación capitalista, que empobrecen el 

A
LC

IR
A

 B
EA

TR
IZ

 B
O

N
IL

LA



medio hasta agotarlo y que, además, obligan a los trabajadores empleados en tales 
emprendimientos a tareas alienantes tanto por la escasa iniciativa que pueden des-
plegar en ellas como por la imposibilidad de practicar sus formas tradicionales de 
relacionamiento con los demás seres del entorno. 

Para iniciar un análisis más detallado de tales derechos ecoculturales, ante 
todo hay que despejar el posible error de ubicarlos en una nueva “generación” de 
derechos, como estilan habitualmente los teóricos de los derechos humanos. El 
sucesivo enriquecimiento del listado de los Derechos Humanos de la Declaración 
Universal de 1948, sobre todo a partir del Pacto de Derechos Económicos Sociales 
y Culturales de 1966 (PDESC), que entró en vigor a partir del 3 de enero de 1976, y 
la posterior discusión sobre derechos ambientales, derechos de los seres vivientes, 
etc., ha llevado a la creencia en las “generaciones” de Derechos Humanos, basada 
tácitamente en una concepción europeísta y evolucionista de la historia cercana 
a un progresismo lineal universalista. Así serán reconocidos como derechos de la 
“primera generación” los civiles y políticos, que competen fundamentalmente a la 
esfera de la libertad individual; a la “segunda” pertenecerán los derechos sociales, 
económicos y culturales, que corresponden a una concepción del Estado que respe-
ta derechos individuales pero garantiza mínimos de educación, salud, trabajo, etc., 
para sus ciudadanos e incluso habitantes; por último, se fueron incluyendo en una 
“tercera” generación de derechos los surgidos de la mayor conciencia por la crisis 
ambiental, de las luchas reivindicatorias de los pueblos originarios y afrodescen-
dientes, de los reclamos de minorías, de interrogantes planteados por las nuevas 
tecnologías, etc. Tanto por el relato sesgado del surgimiento e historia de los dere-
chos, del que ya se ha hablado, como por la pluralidad de perspectivas y el número 
de derechos que actualmente merecen ser incluidos en la categoría de derechos 
intangibles (no meramente los de individuos humanos), esta clasificación resulta 
obsoleta y dificulta una comprensión cabal de los problemas. 

Por otra parte, los denominados derechos culturales están escasamente con-
templados por el Art. 15 del PDESC. Su explicitación y ampliación fue iniciativa del 
“Grupo de Friburgo”, constituido en el Observatorio de la Diversidad y los Derechos 
Culturales (Instituto Interdisciplinario de Ética y de Derechos del Hombre de la Uni-
versidad de Friburgo). Junto a la Organización Internacional de la Francofonia y la 
UNESCO, con el apoyo de más de cincuenta expertos en derechos humanos y varias 
ONGs, el Grupo hizo pública la “Declaración de Friburgo sobre Derechos Cultura-
les” en 2007. En los doce artículos de esta Declaración se sistematizan los alcances 
culturales de los Derechos Humanos considerados en 1948 y 1966. Recién el 30 de 
septiembre de 2016, el Consejo de Derechos Humanos de la Asamblea General de 
la ONU aprobó la resolución A/HRC/RES/33/20 sobre los derechos culturales y la 
protección del patrimonio cultural (Meyer-Bisch, 2009), cuyo análisis no se realiza 
en esta colaboración. 



Para evitar los equívocos provenientes de las teorías estándar, debe argumen-
tarse con solidez la idea de que los derechos ecoculturales van más allá de los 
culturales referidos en las declaraciones y documentos (solo vinculados a seres 
humanos). En consecuencia y, en primer término, para definir qué ha de enten-
derse por derechos ecoculturales debe realizarse un esfuerzo serio para superar 
la dicotomía moderna “humanidad (cultura)/naturaleza” y a la vez, en cada caso, 
tomar en cuenta factores y conflictos histórica y geopolíticamente situados, que 
conllevan la aparición o desaparición de las comunidades de vida, así como el re-
conocimiento o vejación de sus derechos. 

Esta operación se realiza en tres pasos sucesivos: 1) una redefinición amplia 
de la noción de cultura; 2) de acuerdo con esta, una redefinición de la noción de 
“identidad cultural” o, mejor, de “grupo cultural”11; 3) el esclarecimiento final de la 
noción de “identidades ecoculturales”/“comunidades de vida”. 

Para redefinir la noción de cultura se han revisado diversas formas alternati-
vas de vida (política, social, económica y cultural)12, así como la consideración de 
ontologías alternativas a la naturalista occidental moderna (Descola, 2012; Tola, 
2012; Viveiros de Castro, 2010): 

La cultura es un sistema simbólico, material y de prácticas basado en el entendimien-
to entre las personas y los grupos portadores de la misma sobre reglas racionales y 
simbólicas para la supervivencia y el buen vivir común en circunstancias cambiantes. 
(Bonilla y Vior, 2014, p. 77). 

Esta definición pretende subrayar el carácter histórico13, complejo, conflictivo y di-
námico de las culturas, así como la distinción posible entre culturas dominantes y 
dominadas, las situaciones de aculturación, inculturación, transculturación y resis-
tencia. Además, como se puede aplicar sin dificultad a grupos integrados por seres 
humanos y vivientes no humanos, colabora tendencialmente a la superación de la 
dicotomía occidental moderna y permite seguir avanzando en la argumentación.

Algo similar sucede cuando corresponde redefinir la noción de “identidad cul-
tural”. Asumiendo las críticas realizadas por Alejandro Grimson a las definiciones 
tanto objetivistas como constructivistas de la identidad cultural, parece útil sus-
tituir esta por su elaboración de la noción de “configuración cultural”, a partir de 
la distinción de cuatro elementos constitutivos: 1) “campo de posibilidades” para 

11. Si bien en los primeros trabajos referidos al tema se adoptó sin crítica la noción de “identidad cultu-
ral”, la misma se ha mostrado problemática, en tanto puede evocar cierto fixismo esencialista, que ha de 
ser eludido, puesto que se trata de entidades situadas en la conjunción de individuos, grupos, lugares 
y tiempos particulares y cambiantes. Si bien se la sigue mencionando, el añadido de “comunidades de 
vida” aparece como atenuante de tal riesgo teórico.

12. Tal como lo hacen autoras y autores de la denominada “ecología política”. 

13. Dado el carácter histórico de las culturas, Alejandro Grimson prefiere denominarlas “configuraciones 
culturales”, para evitar todo riesgo de esencialización, pero sin considerarlas ficticias (2011, p. 195).

A
LC

IR
A

 B
EA

TR
IZ

 B
O

N
IL

LA



representaciones, prácticas e instituciones; 2) totalidad conformada por partes que 
tienen una lógica específica de interrelación; 3) “una trama simbólica común”; 4) 
implicación de otros aspectos culturales compartidos (Grimson, 2011, pp. 172-177). 
La heterogeneidad, conflictividad, desigualdad, historicidad y poder son el motor 
del dinamismo de toda configuración cultural, de su capacidad de cambio e, igual-
mente, de desaparición (p. 187). Esta caracterización esquemática de los “grupos 
culturales” puede resultar modélica para explicar configuraciones ecoculturales, si 
bien señalando algunas particularidades, como se hace en el párrafo que sigue.

Para el esclarecimiento de la noción de “identidades ecoculturales” /“comu-
nidades de vida”, resulta pertinente recordar que se la está investigando desde una 
perspectiva amplia ecocultural y no desde la falsa dicotomía excluyente de “los 
sujetos humanos” y “los objetos no humanos”. Esta eco(filo)sofía intercultural se 
distingue de otras formas filosóficas de considerar la denominada “naturaleza” 
(instrumentalistas, conservacionistas o preservacionistas), porque rechaza las po-
siciones enraizadas en la idea antropocéntrica del puesto eminente que los seres 
humanos detentan en la scala naturae, ya sea porque se considere que han sido 
creados a “imagen” de Dios o por la posesión de una capacidad cognoscitiva cuali-
tativamente superior (que conlleva el habla articulada, la autonomía de la voluntad 
y una sensibilidad más refinada). Como se señaló en el acápite precedente, al pro-
nunciarse contra el antropocentrismo habitual, esta eco(filo)sofía reconoce como 
diferencia en los seres humanos la posibilidad de un desarrollo tal del conocimien-
to, de la sensibilidad y de la voluntad, que los habilita para asumirse como respon-
sables por la vida y el buen vivir de todos los vivientes. Por eso asume la existencia 
de derechos intrínsecos e intangibles de los seres vivos humanos y no humanos y 
de los derechos de la naturaleza, y propicia su reconocimiento en las legislaciones. 

Salvando las dificultades del término “identidad” (que se reemplazará por el 
de “comunidad”), para el esclarecimiento de la noción de “identidad(es) ecocultu-
ral(es)” se ha recurrido a la síntesis hecha por Mónica Pérez Marín y Sergio Cruz 
Hernández, quienes se sitúan más allá de la dicotomía humanidad (cultura)/na-
turaleza. A partir de algunos lineamientos del ecofenomenólogo norteamericano 
David Abram, llaman la atención sobre las manifestaciones y conductas corpora-
les humanas y no humanas en este tipo de identidades, así como sobre su com-
portamiento perceptivo, a la vez que, dado el medio en el que hacen su trabajo de 
campo (comunidades de pescadores del Golfo de México), indican las condiciones 
adversas para la vida comunitaria. En consecuencia, brindan la definición siguiente: 
“Por IE entendemos las interacciones materiales y simbólicas (…) que se presentan 
a modo de percepciones, entre seres humanos y no humanos, en un contexto si-
tuado e históricamente permeado por condiciones de desigualdad y desequilibrio” 
(Pérez Marín y Cruz Hernández, 2016, p. 295). A los fines de este trabajo, lo más 
interesante de esta definición no es solo el recurso a la noción de interacción, que 
denota la participación de más de un agente (para el caso, agentes humanos y no 



humanos), sino su componente perceptivo complejo (cognitivo, volitivo, sensitivo y 
emocional), atributo de ambos humanos y no humanos. En el artículo de referencia, 
la definición se completa con la información de que tales interacciones afectan de 
manera recíproca tanto el estado físico (material) de los individuos que interac-
túan, como el sentido y el significado de la interacción misma. Por eso parecería 
pertinente agregar a la definición la frase “y acciones”, a continuación de la palabra 
“percepciones”.

Cuando se consideran tales “identidades/comunidades ecoculturales” en 
modo alguno se hace referencia a entidades estáticas. Por el contrario, tal como 
indican la y el autor, estas se encuentran casi siempre en procesos de cambio y 
de transformación difíciles para su supervivencia, sobre todo porque van cambian-
do las condiciones materiales y simbólicas en cada lugar debido al avance de las 
formas de explotación y/o desarrollo capitalista. Son, sociológica y antropológica-
mente hablando, “identidades en disputa” (y en riesgo, puede añadirse). En ellas se 
dan dinámicas de resistencia y/o adaptación a los cambios materiales y simbólicos: 
“relacionados con los procesos de privatización, la globalización de los mercados 
y las intervenciones de grupos ambientalistas que centran sus estrategias de tra-
bajo desde ideologías conservacionistas y preservacionistas que dejan por fuera el 
componente social, histórico y cultural” de las comunidades (Pérez Marin y Cruz 
Hernández, 2016, p. 313). A los procesos así descritos cabría sumar las políticas 
estatales (sociales, económicas, etc.) o la ausencia de las mismas, que dejan despro-
tegidas a las comunidades, así como acciones delictivas de incautación de tierras, 
persecuciones, robos de bienes, etc.14 

En conclusión, el concepto de “derechos ecoculturales” parece adecuado para 
designar un derecho que emerge de la existencia misma de numerosas comunida-
des integradas por seres humanos (pueblos originarios, afrodescendientes, u otros) 
y otros vivientes que han logrado tales realizaciones y sinergias ecoculturales posi-
tivas, vale decir, formas de “buen vivir” con las que se identifican y, por lo tanto, lu-
chan por su perduración y aspiran a que el resto de la sociedad reconozca y respete. 
La preocupación teórica y política por estos derechos parece completar, además, el 
ingente trabajo que se ha desarrollado en nuestra América sobre el “derecho a las 
identidades culturales” (Faundes y Ramírez, 2020). No se trata de una recuperación 
“idílica” de formas de vida que están en vías de desaparición, sino de hacer visibles 
otros modos de “estar en el mundo” que han dado muestras de mayor positividad y 
plenitud que varios de los estilos de vivir occidentales y “civilizados”.

Una discusión terminológica necesaria se da respecto de la denominación de 
estos derechos, puesto que en varios estudios se encuentra la denominación cro-

14. Varios ejemplos de este tenor, vinculados con comunidades de vida de indígenas yanomami con 
árboles, animales y otros seres de la floresta amazónica, se encuentran en el libro de Albert y Kopenawa 
ya citado (2023).

A
LC

IR
A

 B
EA

TR
IZ

 B
O

N
IL

LA



nológicamente anterior de “derechos bioculturales” (Rodríguez y Morales, 2020), 
que en general se realiza, incluso, desde una perspectiva intercultural compartida. 
Si bien ambas denominaciones parecen tener los mismos referentes (comunidades 
de vida integradas por seres humanos y no humanos), para evitar confusiones cabe 
comparar las definiciones respectivas. Según tales estudios, se denominan “dere-
chos bioculturales” aquellos “que conectan las comunidades, la tierra y sus ecosis-
temas a través de los derechos territoriales de propiedad tradicional” (Bavikatte 
y Bennett, 2015, p. 15). Esta definición mantiene un sesgo antropocéntrico débil 
porque el acento está puesto en la propiedad de la tierra y pasa a segundo plano (se 
soslaya) el carácter sinérgico de la comunidad de vivientes. 

La preferencia por el rótulo “derechos ecoculturales” en esta contribución 
deriva, además, de una consideración atenta a la etimología del neologismo “eco-
culturales”. Este término proviene de un prefijo de origen griego: “eco-”, que evoca 
el término griego oikos (casa, morada); en una mirada actual connota la Tierra, la 
“casa común”. El segundo elemento “culturales” deriva del latín cultura, que bien 
puede ser traducido como “cultivo”, “cuidado” y también “piedad”. De este modo, 
cuando se habla de derechos ecoculturales se apela al derecho a un buen vivir en 
plenitud, en el cuidado activo de la casa común y de las comunidades vivientes que 
la habitan y a la consiguiente responsabilidad por su vigencia, a una posibilidad de 
reexistencia: 

La reexistencia, como la forma comunal de inventarse y recrearse la vida, ha de darnos 
las bases para que lo culturalmente sustentable sea la concepción de la vida misma 
en condiciones de dignidad, no negociables con el capital, sino que definitivamente la 
concepción del mundo no se corresponda con el beneficio a ultranza de la naturaleza 
y se constituya en un posibilitador de garantía de larga duración de todas las especies 
vivas, incluido el ser humano (Albán Achinte y Rosero Morales, 2016).

Bibliografía

ALBÁN ACHINTE y ROSERO MORALES (2016), “Colonialidad de la naturaleza: ¿imposi-
ción tecnológica y usurpación epistémica? Interculturalidad, desarrollo y re-existen-
cia”, Nómadas N.o 45, pp. 27-41.

ALBERT, Bruce y Kopenawa, Davi (2023), O espírito da floresta. Sāo Paulo, Companhia 
das Letras.

BALIBAR, Étienne (2005), Violencias, identidades y civilidad. Para una cultura política 
global, Barcelona, Gedisa.

BAVIKATTE, Kabir y Bennett, Thomas (2015), “Community stewardship: the foundation 
of biocultural rights”, Journal of human rights and the environment 1, pp. 7-29. 



BONILLA, Alcira (2008), “El ‘Otro’: el migrante”, en Fornet-Betancourt, R. (Hrsg.), 
Menschenbilder interkulturell. Kulturen der Humanisierung und der Anerkennung, 
Aachen, Verlagsgruppe Mainz in Aachen, pp. 366- 375.

— (2015), “Hacia una filosofía intercultural de la educación: enseñar derechos huma-
nos en contextos (neo)coloniales”, en Irazema E. Ramírez Fernández (comp.), Voces 
de la Filosofía de la Educación, México, Ediciones del Lirio, pp. 39-74.

— (2021), “Algunas ideas para educar en derechos ecoculturales”, en Irazema E. 
Ramírez Hernández (coord.), Tópicos de filosofía y educación para el siglo XXI, 
México, Nosótrica ediciones, pp. 187-211.

— (2022a), “En la espera, la esperanza”, Concordia, Revista Internacional de Filosofía. 
N.o 81, pp. 53-62.

— (2022b), “La Filosofía de las Ciencias como Filosofía de la Liberación. Una lectura 
intercultural nuestroamericana a textos de Ricardo J. Gómez”, en Eduardo Scarano 
(comp), Racionalidad política de las ciencias y de la tecnología. Ensayos en homenaje 
a Ricardo J. Gómez, Buenos Aires/Los Ángeles, Argus-a, pp. 247-272. 

— (2023a), “Apuntes histórico-conceptuales sobre ecosofía intercultural”, en Mónica 
Fernández Braga, Víctor del Carmen Avendaño Porras (coord.), Pedagogías Intercul-
turales y decoloniales: interseccionalidades entre política, ética, ecología y comunidad, 
La Serena, Ch., Userena, pp. 219-266.

— (2023b) “Hacia una ampliación de derechos: derechos eco culturales como derechos 
de las comunidades de vida”, en Ezequiel Pinacchio (ed.), Comunidad de vida, estado 
y derecho: 1983-2023: cuarenta años de democracia, Beccar, Poliedro. Editorial de la 
Universidad de San Isidro, pp. 35-44.

— (2024), “Vida, derechos, liberación según algunos trabajos recientes de E. Dussel”, en: 
Alcira Bonilla, Matías Zielinski y Martín Rubio (comp.), La filosofía intercultural ho-
menajea al maestro Enrique Dussel (1934-2023), Ciudad Autónoma de Buenos Aires, 
TeseoPress, pp. 153-168.

BONILLA, Alcira y Vior, Eduardo J. (2014), Ciudadanía y cultura (inédito). (Clases dicta-
das en la Universidad Nacional del Nordeste).

CASALLA, Mario (2022), en Dussel, Enrique et al. (2022b), Filosofía de la liberación: 
pasado, presente y futuro, Ciudad Autónoma de Buenos Aires, Fundación Ciccus, 
pp. 83-88.

DESCOLA, Philippe (2012), Más allá de naturaleza y cultura, Buenos Aires, Amorrortu.

DUSSEL, Enrique (1998), Ética de la liberación en la edad de la globalización y la exclu-
sión, Madrid, Trotta.

— (2003), “Algunos principios para una ética material de liberación. (Relaciones entre 
la vida en la tierra y la humanidad)”, en Jorge Pixley (coord.), Por un mundo otro. Al-
ternativas al mercado global, Quito, Consejo Latinoamericano de Iglesias, pp. 29-44.

— (2004) “Transmodernidad e interculturalidad (interpretación desde la Filosofía de 
la Liberación)”, en, Raúl Fornet-Betancourt (ed.), Crítica intercultural de la filosofía 
latinoamericana actual, Madrid, Trotta, pp. 123-160.



— (2006), 20 tesis de Política, México, Siglo XXI.

— (2020a), Siete ensayos de Filosofía de la Liberación. Una fundamentación del giro de-
colonial, Madrid, Trotta.

— (2020b), “Cuando la naturaleza jaquea la orgullosa Modernidad”, en Yasnaia E. Agui-
lar et al., Capitalismo y Pandemia, Filosofía libre, pp. 87-90.

DUSSEL, Enrique (ed.) (2022a). Política de la Liberación. III. Crítica creadora. Madrid: 
Trotta.

DUSSEL, Enrique et al. (2022b), Filosofía de la liberación: pasado, presente y futuro, 
Ciudad Autónoma de Buenos Aires, Fundación Ciccus. 

ELLACURÍA, Ignacio (2010), “Historización de los derechos humanos desde los pueblos 
oprimidos y las mayorias populares”, en Castor Bartolomé Ruiz (Coord.), Direito à jus-
tiça, memória e reparação. A condição humana nos estados de exceção, San Leopoldo, 
Casa Leiría. CD-Rom.

FALS BORDA, Osvaldo (2009), Una sociología sentipensante para América Latina. Antología 
y presentación Víctor Manuel Moncayo, México/Buenos Aires, Siglo XXI/CLACSO.

FAUNDES PEÑAFIEL, Juan Jorge y Ramírez, Silvina (eds.) (2020), Derecho fundamental a 
la identidad cultural: Abordajes plurales desde América Latina, Santiago, RIL editores 
/ Universidad Autónoma de Chile. 

FERRY, Luc (1994), El nuevo orden ecológico. El árbol, el animal y el hombre, Barcelona, 
Tusquets.

FORNET-BETANCOURT, Raúl (2002), Modele befreiender Theorie in der europäischen 
Philosophiegeschichte, Frankfurt a. M./London, IKO.

— (2011), La filosofía intercultural y la dinámica del reconocimiento, Temuco, Ediciones 
UC Temuco.

— (2013), “Introducción. Universalidad como convivencia, o un intento de redefi-
nir la cuestión de la universalidad desde la filosofía intercultural. Tesis”, en Raúl 
Fornet-Betancourt, Hans Schelkshorn, F. Gmainer-Pranzl (Hrsgs.), Auf dem Weg zu 
einer gerechten Universalität.Philosophische Grundlagen und politische Perspektiven. 
Aachen, Wissenschaftsverlag Mainz, pp. 27-35.

— (2014), Justicia, Restitución, Convivencia. Desafíos de la filosofía intercultural en Amé-
rica Latina, Aachen, Wissenschaftsverlag Mainz.

— (2020), “La pandemia de la enfermedad por corona virus, o de la impotencia de los 
intelectuales”, Cultural, 12 de junio 2020, p. 3.

FRANCISCO, Papa (2015a), Encíclica Laudato Si’ del Santo Padre Francisco sobre el cui-
dado de la casa común, Ciudad del Vaticano: Dicastero per la comunicazione, Librería 
Editrice Vaticana.

— (2015b), Discurso del Santo Padre. Visita a la Organización de las Naciones Unidas 
(25-09-2015), Ciudad del Vaticano, Dicastero per la comunicazione, Librería Editrice 
Vaticana.



— (2020a), Videomensaje del Santo Padre Francisco con ocasión de la 75 Asamblea 
General de las Naciones Unidas, Ciudad del Vaticano: Dicastero per la comunica-
zione, Librería Editrice Vaticana.

— (2020b), Exhortación apostólica postsinodal Querida Amazonia del Santo Padre 
Francisco al pueblo de Dios y a todas las personas de buena voluntad, Ciudad del 
Vaticano, Dicastero per la comunicazione, Librería Editrice Vaticana.

— (2023) Discurso del Santo Padre Francisco a la Conferencia de las Partes en la 
Convención Marco de las Naciones Unidas sobre el Cambio Climático (COP 28), Ciudad 
del Vaticano, Dicastero per la comunicazione, Librería Editrice Vaticana.

GÓMEZ, Ricardo J. (2020), El fin de la ciencia, la historia y la modernidad. Una mirada 
crítica, Buenos Aires, Ciccus.

— (2021), Tecnología y sociedad. Una filosofía política, Buenos Aires, Ciccus.

GRIMSON, Alejandro (2011), Los límites de la cultura, Buenos Aires, Siglo Veintiuno 
Editores.

HINKELAMMERT, Franz (2017), La vida o el capital. Antología esencial. El grito del suje-
to vivo y corporal frente a la ley del mercado. Edición, selección, prólogo y notas de 
Estela Fernández Nadal. Buenos Aires, CLACSO.

— (2022), Cuando Dios se hace hombre, el ser humano hace la Modernidad. Crítica de 
la razón mítica en la historia de occidente, 2.a ed. Heredia, Escuela de Economía, 
Universidad Nacional.

JONAS, Hans (1984 [1979]), El principio responsabilidad, Barcelona, Herder.

— (2000 [1972]), El principio vida. Hacia una biología filosófica; Madrid, Trotta.

LEFF, Enrique (coord.) (2001), Justicia ambiental: construcción y defensa de los nuevos 
derechos ambientales culturales y colectivos en América Latina. México, PNUMA, Ofi-
cina Regional para América Latina y el Caribe/UNAM.

MATE, Reyes (2011), Tratado de la injusticia, Barcelona, Anthropos.

MÉDICI, Alejandro (2020), Derechos humanos y soberanía popular desde el Sur. Ensayos 
críticos, Mauritius, EAE.

MEYER-BISCH, Patrice (2009), “Analyse des droits culturels”, Droits fondamentaux, n.o 7. 
En www.droits-fondamentaux.org. 

NANCY, Jean-Luc (2020), Un virus demasiado humano, Buenos Aires, La Cebra.

PÉREZ MARÍN, Mónica y Cruz Hernández, Sergio (2020), “Identidades ecoculturales en 
disputa: una mirada a los conflictos ambientales relacionados con la pesca en Méxi-
co”, KEPES, Año 17, n.o 21, enero-junio, pp. 289-333.

RABINOVICH, Silvana (2004), “De nadie a alguien”, Revista de Filosofía, Curitiba, Vol. 16, 
n.o 19, pp. 123-137.

RABINOVICH, Silvana (ed.) (2017), Retornos del Discurso del “Indio” (para Mahmud 
Darwish, México, UNAM/Apofis.



REAL ACADEMIA ESPAÑOLA (2022), Diccionario de la lengua española, 23.a ed., [ver-
sión 23.5 en línea]. <https://dle.rae.es> [20-05-2023].

RODRÍGUEZ CAGUANA, Adriana y Morales, Victoria (2020), Los derechos de la natu-
raleza en diálogo intercultural: una mirada a la jurisprudencia sobre los páramos 
andinos y los glaciares indios. Deusto Journal of Human Rights, n.o 6, pp. 99-123.

ROTHBARD, Murray (1995 [1982]), La ética de la libertad, Madrid, Unión Ed.

SALAS ASTRAÍN, Ricardo (2015), “Hacia una justicia intercultural para el reconocimien-
to social y en un medioambiente sustentable”, Justiça do Direito, v. 29, n.o 1, pp. 33-48.

SANTOS, Boaventura (2009), Una epistemología del Sur: la reinvención del conocimiento 
y la emancipación social, México, Siglo XXI/CLACSO. 

SIEGESTLEITNER, A./Knoepffler, N. (eds.) (2005), Menschenwürde im interkulturellen 
Dialog, Freiburg, Alber.

TOLA, Florencia (2012), Yo no estoy solo en mi cuerpo. Cuerpos-personas múltiples entre 
los tobas del Chaco argentino, Buenos Aires, Biblos.

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo (2010), Metafísicas caníbales. Líneas de antropologia 
postestructural, Buenos Aires, Katz.

ZAFFARONI, Eugenio (2012), La Pachamama y el humano, Buenos Aires, Colihue-Ediciones 
Madres de Plaza de Mayo.






	Índice
	Editorial
	Atahualpa Yupanqui
	Enrique Leff - Racionalidad y Justicia

Ambiental
	José Martí
	Silvina Corbetta - Módulo:

Desarrollo Sostenible
	Juan Domingo Perón
	Analía Pirondo - Vivir en Iberá: 
bonanzas, virtudes y conflictos
	Leonardo Boff
	Claudio Vizia - El ambientalismo

del general Perón
	Papa Francisco
	Daniel Gutiérrez - Regla de las 3R. 
Una crítica ético-política desde 
la filosofía
	Juan L. Ortiz
	Virginia Toledo López - Agrocombustibles en Argentina en tiempos de transición
	Gran Jefe Seattle
	Walter Pengue - Somos lo que comemos
	Marcel Schwob
	Verónica Cáceres - Crisis socioecológica: economía y derechos humanos
	Residente
	Alcira Bonilla - La vida como principio ético-político y los derechos ecoculturales como derechos de las comunidades de vida
	Página en blanco



